
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



2 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



3 

 
BOLLETTINO DIOCESANO 2025 

 
	
	
	
	
	
	
 
Il Vescovo di Livorno                                                                                                                         5 
 
            
 
Atti della Cancelleria vescovile                                                                                                       43 
 
 
           
 
Verbali degli organismi diocesani                                                                                              51 
 
 
 
          
Rendiconto economico                                                                                                 (in allegato) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



4 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 



5 

 
 
 

 
 
 

                          Il Vescovo di Livorno 
 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Interventi Magisteriali di Sua Ecc.za Rev.ma 
Mons. Simone Giusti 

 
 
 
 
 
 
 
 



6 

Giornata della Parola  

La Parola nella carne dell’esistenza umana 
CONFERIMENTO DEI MINISTERI DI LETTORATO E ACCOLITATO 

 

Tanti carismi e ministeri per un’unica missione: introdurre nel modo più semplice possibile, a una 
comprensione della fede cristiana affinché ognuno si salvi. 

Il fenomeno dell’deculturazione del linguaggio cristiano e del profilo attuale della Chiesa cattolica 
si va accentuato; le nostre società secolarizzate si sono progressivamente allontanate da una 
tradizione cristiana che è diventata sempre più estranea - per non dire strana - a molte di loro. Un 
mondo in cui il mistero di Dio è quasi assente nei segni esteriori della vita e della società, un 
mondo interiormente arido. Soltanto se alimentiamo la nostra fede in un contatto con la Parola, potremo 
passare indenni attraverso il deserto spirituale dell'Europa moderna. 

Il problema fondamentale della trasmissione, che per tutti noi - discepoli-missionari e catechisti - 
richiede una comprensione interiore della tradizione cristiana. Sappiamo bene che non si tratta di 
formule imparate e ripetute, ma di una parola carica di un vissuto che può aiutare coloro che 
incontriamo a entrare, anch’essi, in un’esperienza di fede.  

Bisogna ammettere che non è facile parlare in modo semplice delle proprie convinzioni; questo richiede un 
lavoro che ci permetta di capire meglio ciò che abita l’uomo e ciò che ci viene da Cristo Gesù. Il 
'semplice' non è mai dato per scontato; c’è il rischio di ridurlo a una banalità superficiale. Ma può 
maturare e sorgere in noi, come la vera 'infanzia', condizione per entrare nel Regno di Dio (cf. Mc 
10,15 e Gv 3,3). Eppure, le Scritture ebraiche e cristiane ci insegnano costantemente a parlare sotto 
influsso, a lasciare che le nostre 'viscere' umane sussurrino e a compiere, qui e ora, atti individuali 
e politici che mettano alla prova la nostra coerenza con noi stessi, la nostra empatia con gli altri e 
la nostra libertà. 

  

Dal dire la fede a narrare la “mia” fede. Entrare in questa esperienza spirituale presuppone 
dunque un certo tipo di lettura dei libri dell’Antico e del Nuovo Testamento, una lettura che 
sappia 'sovrapporre' ai percorsi biblici i nostri itinerari personali e quelli delle nostre società. È 
grazie a questo movimento simultaneo di entrata nel mondo della Bibbia e di uscita nella nostra 
vita quotidiana che possiamo riuscire a dire, qui e ora, una parola evangelica, maturata nel 
laboratorio delle nostre esistenze, e così 'autorizzare' gli altri ad accedere alla propria parola di 
vita. L'ascolto di Dio, da parte del cristiano, significa in concreto l'ascolto della Parola contenuta 
nella Bibbia.  Il contatto con questa Parola scritta porta, infatti, a una ricchezza di vita inaspettata. A me, 
che leggo la Scrittura da oltre cinquant'anni, essa appare ogni volta così nuova da destarmi stupore e da 
creare quello shock dell'intelligenza e dell'emozione che suscita il senso dei valori umani e che mette a 
contatto con i valori stessi di Dio. 

Assai opportunamente il Concilio Vaticano II, nella Costituzione dogmatica Dei Verbum, ha 
trattato a lungo di questo tema e sintetizzo il suo insegnamento in quattro punti: 

- tutti i fedeli devono avere accesso diretto alla Scrittura; 

- devono leggerla frequentemente e volentieri; 

- devono imparare a pregare a partire dalla lettura diretta della Bibbia; 

- al fine di conoscere Cristo Gesù, perché non lo si può conoscere al di fuori delle Scritture, e di 
conoscerlo in maniera eminente. 



7 

Famoso è il detto di san Girolamo: «L'ignoranza delle Scritture è ignoranza di Cristo». Sono allora 
indispensabili dei mezzi concreti con cui il cristiano riesca ad accostarsi ai testi della Scrittura, al 
Nuovo Testamento in modo da confrontarli realisticamente con la sua esistenza. Tra questi mezzi, 
suggerisco quello patristico della lectio divina, chiamata "divina" appunto perché consiste nella 
lettura e nell' ascolto di un passo della Bibbia. Tale "lectio divina" comprende alcuni gradini 
- lectio, meditatio, oratio o contemplatio. 
 

Osservazioni sulla "lectio divina" 

Nell'accostarsi alla Bibbia mediante il metodo della lectio divina bisogna evitare il rischio di uno 
straripamento della lectio al di fuori dell'alveo della tradizione e della Chiesa asservendo il 
testo sacro a ideologie preesistenti (politiche, sociali, filosofiche), usandolo come prova o 
appoggio. In questi casi la lettura della Bibbia tende a uscire dal contesto vitale in cui è nata e si è 
trasmessa. E, ancora, si rischia di intendere sotto il nome di lectio una qualunque lettura della 
Bibbia, che sia in qualche modo unita con la preghiera. Non di rado si tende inoltre a fare della 
"teologia biblica" trattando temi dell'uno e dell'altro Testamento o si cercano attualizzazioni a 
partire da un brano scelto a caso o presente nella liturgia. La lettura della Bibbia è impegnativa, è 
un'illusione quindi pensare di utilizzarla facendone un metodo pastorale. La lettura della Bibbia 
ha bisogno di maestri che ti conducano altrimenti rischi di smarrirti nella selva. Un’altra remora: 
la lettura della Bibbia rischia di portare all'intimismo e allo spiritualismo, a forme di cristianesimo 
estetizzante e disimpegnato. Ma la lectio divina viene vissuta nel suo dinamismo può costituire un 
formidabile aiuto di fronte all' attuale sfida del mondo occidentale.  

 

Annunciate a tutti i popoli le meraviglie del Signore. Gli apostoli hanno obbedito e da quella 
proclamazione si è accesa tra gli uomini la fede cristiana ed è nata la Chiesa. Essi non hanno 
predicato una dottrina umana ma una Parola che aveva in sé la potenza divina di generare i 
credenti in Cristo e di fondare la Chiesa. Quando viene annunciato, il Vangelo si diffonde con 
forza divina; con la forza dello Spirito Santo, l’unico che può convincere i cuori a convertirsi e a 
credere in Gesù. I lettori, gli accoliti e i Catechisti ovvero i responsabili dell’educazione 
catechistica, che istituisco tra poco entrano far parte della schiera di coloro che nella nostra diocesi 
hanno la missione di essere voce della Chiesa che annuncia la parola di Dio.  

Tra poco dirò loro, consegnando il libro delle sante Scritture: “Trasmetti fedelmente la parola di Dio”. 
“Fedelmente” significa predicare l’autentica parola di Dio, custodita dalla Tradizione della Chiesa 
e non opinioni o argomenti di carattere umano. Solo la parola del Vangelo, infatti, ha in sé la 
potenza divina dello Spirito Santo mentre sono sterili le parole che comunicano teorie e discorsi, 
magari di attualità, ma creati da noi uomini. Ad imparare questa fedeltà contribuisce come dicevo, 
lo studio serio della Sacra Scrittura e di tutta la teologia negli anni di formazione. All’annunciatore 
della parola di Dio, accanto alla fedeltà si richiede una seconda condizione direttamente collegata. 
Pregherò sui nuovi lettori dicendo: “Fa’ che nella meditazione assidua della tua parola ne siano 
illuminati per diventarne fedeli annunziatori ai loro fratelli”. Allo studio, cioè, deve aggiungersi la 
meditazione e la preghiera sulla parola di Dio per giungere, come dice S.Paolo, ad avere la mente 
impregnata del pensiero di Cristo nella mente e il cuore dei sentimenti di Cristo. “Crescano 
continuamente nella fede e nella carità”. Gli accoliti sonno chiamati a crescere nella fede per essere 
coscienti della grandezza del Mistero al quale sono posti a servizio. Sono chiamati a crescere nella 
carità perché l’Eucaristia è la sorgente e il culmine della Carità che Cristo diffonde nel cuore del 
credente e della Chiesa. 

 



8 

Festa del Voto 
27 gennaio 

 

Ancora accade 
Riconosciuto il 71° miracolo di Lourdes: un inglese guarito da epilessia e paralisi. 

 
 
“Non hanno più vino!” 
A Cana Maria invoca Gesù per un bisogno urgente ad una festa, a Gerico un cieco grida:«Gesù, figlio 
di Davide, abbi pietà di me!» E’ l’umanità supplicante! Chiedeva Maria, gridava il cieco sulla strada 
per Gerico sentendo che stava passando di lì Gesù di Nazareth, raccontano i Vangeli sinottici. E’ 
richiamata Maria: «Che ho da fare con te, o donna? E’ rimproverato dalla folla il cieco per 
l’invadenza, invitato a tacere, a lasciar perdere il suo proposito di essere guarito, giudicato forse 
patetico. Ma il cieco si mise a gridare ancora più forte, come Maria che non tace: “«Fate quello che 
vi dirà» fino a ottenere l’attenzione di Gesù e il suo gesto guaritore, accompagnato dalla sentenza: 
«la tua fede ti ha salvato» e a Cana: Gesù diede inizio ai suoi miracoli e i suoi discepoli credettero in 
lui.  
 
Qualcosa del genere è accaduto anche a John, detto Jack, Traynor quando scoprì che dalla sua città, 
Liverpool, sarebbe partito a luglio un pellegrinaggio diretto a Lourdes. Traynor voleva andare ma 
molti attorno a lui, compreso il sacerdote che guidava il pellegrinaggio, cercavano di dissuaderlo. 
Temevano che quel viaggio sarebbe stato troppo pesante viste le sue condizioni di salute, era affetto 
da epilessia e paralisi, Traynor aveva allora 40 anni. Era stato operato diverse volte ma senza 
riportare miglioramenti, anzi. Traynor, che viveva con moglie e figli, non era quindi in grado di stare 
in piedi, tanto meno di camminare, aveva frequenti attacchi epilettici, tre ferite aperte e nessuna 
sensibilità nel braccio destro, paralizzato. Era destinato a entrare di lì a poco all’“hospice per 
incurabili”. Nonostante ciò o piuttosto a motivo di ciò, vinse ogni resistenza attorno a sé e si unì al 
pellegrinaggio per Lourdes. Giunto a Lourdes Traynor si fece immergere in una delle piscine e poi fu 
accompagnato alla processione eucaristica. Al momento della benedizione con il Santissimo Sacramento 
sentì un grande cambiamento dentro di sé. Si accorse che il suo braccio destro si muoveva e per la prima 
volta dopo anni fu in grado di farsi il segno della croce. Riprese anche l’uso delle gambe. Tre medici 
di Liverpool presenti al pellegrinaggio constatarono la completa guarigione. Traynor tornò al lavoro 
e apri poi un’attività di trasporto merci, e tornò a Lourdes ogni anno come barellierre. La sua 
guarigione è stata ora riconosciuta ufficialmente come il 71° miracolo avvenuto al santuario di Lourdes. 
L’annuncio è stato dato domenica 8 dicembre 2024 dall’arcivescovo di Liverpool, Malcom 
McMahon1 con queste parole: “Considerato il peso delle prove, la testimonianza di fede di John 
Traynor e la sua devozione alla Madonna, è con grande gioia che dichiaro che la sua guarigione da 

 
1 Il fatto avvenne nel 1923. Nonostante l’eco e le constatazioni mediche di allora non si arrivò a un pronunciamento 
ufficiale e i documenti andarono perduti, fino al recente ritrovamento 
 



9 

molteplici e gravi condizioni mediche, deve essere riconosciuta come un miracolo operato dalla 
potenza di Dio per intercessione di Nostra Signora di Lourdes”. 
 
Affidarsi a Gesù come Maria: “Fate quello che egli vi dirà”. 
Sono le ultime parole della Vergine: il suo testamento spirituale, il programma di vita che ci ha lasciato! 
L’evento delle nozze di Cana lo scrive soltanto l’evangelista Giovanni. 
Il fatto è noto: a un certo punto del pranzo viene a mancare il vino e di fronte a questo disagio, la 
Vergine, attenta e premurosa, si rivolge direttamente a Gesù dicendo “non hanno più vino”. Alle di 
Nozze di Cana, Maria non appare soltanto come invitata, ma emerge come figura che ha delle 
responsabilità. Infatti quando Lei si rivolge  ai servi: usa un verbo imperativo “fate quello che egli vi 
dirà”; questa direttiva manifesta che la Madre del Signore possedeva, in quel contesto, una certa 
autorevolezza. Maria chiede a Gesù di intervenire per una realtà in se umilissima che riguarda un 
aspetto non essenziale delle vicende umane della vita. Maria chiede un miracolo umile, e che si poteva 
anche evitare”. La risposta del Figlio alla Madre è alquanto enigmatica, Egli sembra rifiutare la 
proposta sottesa alla dichiarazione di Maria, adducendo, però un motivo: “non è ancora giunta la 
mia ora” (v. 4); “ma la Madre, come se Gesù avesse acconsentito”, dice ai servi: “fate quello che Egli vi 
dirà”. E Gesù, dietro l’istanza della Madre, anticipa “la sua ora” e dà inizio ai “segni” della Salvezza. 
 
Fate quello che egli vi dirà: è affidarsi totalmente al Signore 
Sono parole che contengono un programma di vita. «Fate quello che egli vi dirà...», significa: ascoltate 
Gesù mio Figlio, seguite la sua parola e  abbiate fiducia in lui. Imparate a dire «sì» al Signore in ogni 
circostanza della vostra vita. «Fate quello che egli vi dirà...». E’ la frase che racchiude tutta la vita di 
Maria. La sua vita è stata, infatti, un grande «sì» al Signore. Fate quello che egli vi dirà: è rimettersi 
alla volontà di Dio. 
 
Cosa significa la mancanza di vino nell’esperienza di famiglia-di chiesa e di società? 
Il vino “che dà gioia al cuore dell'uomo” (Sal.104,15), può venire a mancare da un momento all'altro. 
Il salmo (4,8) afferma: “Mi hai dato più gioia di quando  abbondano vino e frumento”.  Il vino che manca 
indica la mancanza di allegria, di festa e può indicare staticità d’amore tra lo sposo e la sposa, 
qualsiasi amore ha come segno la sovrabbondanza. Il venire meno del vino indica la perdita della 
passione, la tiepidezza e l’Apocalisse (3,14-22) afferma: “Così, perché sei tiepido e non sei né freddo né 
fervente, io ti vomiterò dalla mia bocca…tu non sai, invece, che sei infelice fra tutti, miserabile, povero, 
cieco e nudo. Maria è colei che intercede perché piena sia la festa della vita e siamo vibranti nella fede. 
 
“C'è una gioia che non passa, che resta sempre nel cuore. 
E’ Gesù che dà senso a tutto. Lui che dà a tutto la vita. 
Ma non puoi cogliere questa gioia solo con la volontà:  
è col cuore, è con il tuo essere tutto che la cogli. 
E sarà fuoco d'amore in tutti i tuoi atti, sarà sicurezza in tutte le tue decisioni, 
sarà la possibilità di avere Dio in te, tra te e l'altro, tra molti“2.  

 
2 Heinz Pfeiffer 



10 

Giornata del malato 

 
Con i sofferenti, pellegrini di speranza 

 
 
«La speranza poi non delude, perché l’amore di Dio è stato riversato nei nostri cuori per mezzo dello Spirito 
Santo che ci è stato dato».3 La stretta relazione tra malattia e speranza viene evocata nella riflessione 
dell’Apostolo ai Romani, rileggendo la condizione umana alla luce dell’evento pasquale di Gesù 
Cristo, il Figlio di Dio crocifisso e risorto.  
 
La malattia e la compagnia della virtù «bambina»  
Come interpretare la «speranza» e la sua relazione con la malattia? C. Peguy amava definire la 
speranza una virtù «bambina». Il poeta francese intendeva sottolineare un duplice aspetto. La 
speranza è anzitutto un esercizio nascosto nel cuore, semplice come una bambina e insieme 
desiderosa di vita. Essa permette ad ogni persona di guardare al proprio futuro con desiderio di 
guarigione, di positività e rinnovamento. Inoltre, la speranza è per sua natura dinamica, itinerante, 
porta con sé una dimensione costruttiva, relazionale e insieme «vocazionale». Scrivendo agli Efesini 
l’Apostolo afferma: «Un solo corpo, un solo spirito, come una sola è la speranza alla quale siete stati 
chiamati, quella della vostra chiamata» (Ef 4,4). La «piccola» speranza è compagna di chi soffre, 
genera nel cuore la lotta spirituale, il coraggio di ricominciare, la forza per rimettersi in piedi e il 
desiderio di camminare sulla via della santità.  
 
Lo stupore del dinamismo spirituale  
Papa Francesco cita il testo del poeta francese presentando la “piccola” speranza. Egli scrive: «Sono 
anch’io convinto di questo carattere umile, “minore”, eppure fondamentale della speranza. Provate 
a pensare: come potremmo vivere senza speranza? Come sarebbero le nostre giornate? La speranza 
è il sale della quotidianità», storia segnata dal peccato e dalla morte (cf. Rm 1,18-3,20) e il dono 
gratuito della «giustificazione» (3,21-31) che si attua per mezzo della fede il cui modello è Abramo 
(cf. 4,1-25). La nuova condizione di pace con Dio permette l’accesso alla grazia (v. 2), che suscita il 
vanto dei credenti e motiva la speranza della gloria di Dio. Nei vv. 3-5 Paolo evidenzia il motivo del 
«vanto» introducendo il tema della speranza e dell’amore. Dio ha dimostrato il suo amore salvifico 
per il fatto che Gesù Cristo ha sacrificato la sua vita a favore degli empi. La giustificazione (5,1.9) nel 
sangue del Figlio ottiene la riconciliazione con Dio (v. 10). Per questo la sua misericordia si estende 
su quanti credono.  
 
Il paradossale vanto cristiano  
L’Apostolo mostra come la virtù della «speranza» mette in moto la forza di accettare le 
«tribolazioni». Ricordiamo la dialettica paradossale che l’Apostolo elabora nelle sue lettere, 
mostrando come la «potenza di Dio» si manifesta nella fragilità e nella sofferenza umana, accolte 
con fede. Sono noti i «cataloghi delle avversità» che Paolo inserisce in 1-2Corinzi: nelle ferite e nelle 
sofferenze degli evangelizzatori si sperimenta il dinamismo rigenerante dello Spirito (cf. 2Cor 12,10). 
L’apostolato di Paolo è segnato dalla croce di Cristo, che è potenza e sapienza di Dio (cf. 1Cor 1,18; 
cf. 2Cor 4,7-12). In questa prospettiva occorre rimanere saldi e vivere la speranza nelle tribolazioni. 
Le tribolazioni confermano nel nostro cuore la capacità di lottare, di reagire, di superare gli ostacoli 

 
3 Rm 5,5 



11 

e di «ricominciare». In questo senso Paolo può affermare in modo paradossale che «la tribolazione 
genera pazienza, la pazienza genera la temperanza e la temperanza genera la speranza» (vv. 3-4). 
Quattro termini importanti per la nostra riflessione spirituale e pastorale: tribolazioni, pazienza, 
temperanza, speranza. Occorre interiorizzare questi termini che segnano il cammino dei credenti e 
spingono a collaborare con la grazia di Dio nel vivere la consolazione, il servizio e la missione. Il 
discorso paolino non intende illudere i destinatari né mascherare la realtà cristiana con false attese. 
Il «vanto» dei credenti si collega con la tribolazione. Ecco il paradosso della fede cristiana: dalla croce 
alla luce pasquale!  
 
La speranza non fa vergognare  
Nel v. 5 viene presentata la «speranza» con un’affermazione al negativo: «non delude». Il vanto che 
nasce dall’esercizio della speranza in Cristo permette a chi vive la malattia di superare ogni ostacolo 
attraverso l’amore (agapē) che è riversato da Dio mediante la sua grazia «nei nostri cuori». Il verbo 
«effondere, riversare» ricorda il sangue dei sacrifici nell’Antico Testamento. Il riferimento va al 
sacrificio di Cristo sulla croce (cf. Rm 5,9-10) e più precisamente all’Eucaristia (Mc 14,24: «sangue 
versato per voi e per tutti»). Solo attraverso l’effusione del suo amore attraverso lo Spirito si attua il 
cambiamento del cuore umano. Nel presentare l’opera dello Spirito Paolo fa memoria della profezia 
di Mosé (Nm 11,29), ripresa in Gioele 3,1-2 e portata a compimento in At 2,1-12 (la Pentecoste) così 
come confermato nel solenne discorso di Pietro (At 2,14-36). In Tt 3,15 l’Apostolo conferma che «Dio 
ci ha salvati mediante il rinnovamento dello Spirito Santo effuso su di noi abbondantemente».  
 
Il tempo della prova e la prova del tempo  
La Giornata Mondiale del Malato intende riproporre a tutti i credenti la forza della speranza nel mistero 
pasquale di Gesù Cristo. In esso si coglie la pienezza dell’annuncio cristiano (cf. At 4,12). Il tempo 
presente è caratterizzato dalle prove e dalle tribolazioni che segnano l’esistenza dei singoli e delle 
comunità. Il rischio più grande è rappresentato dalla mistificazione operata dei «falsi profeti» e dalle 
loro illusorie speranze. Ogni credente è chiamato a fare discernimento sul senso autentico della vita, 
accogliendo nella fede il dono della grazia divina, costruendo relazioni di amore e lasciandosi 
guidare dalla «piccola» speranza. In tal modo il «tempo della prova» e della malattia diventa una 
testimonianza di vita che fa la differenza. La speranza schiude nuovi orizzonti e rende capace di 
oltrepassare la «prova del tempo».  
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



12 

Mercoledì delle Ceneri 

 
Si è fatto povero per arricchirci con la sua povertà 

 
Cari fratelli e sorelle! 
Con il segno penitenziale delle ceneri sul capo, iniziamo il pellegrinaggio annuale della santa 
Quaresima, nella fede e nella speranza. La Chiesa, madre e maestra, ci invita a preparare i nostri 
cuori e ad aprirci alla grazia di Dio per poter celebrare con grande gioia il trionfo pasquale di Cristo, 
il Signore, sul peccato e sulla morte, come esclamava San Paolo: «La morte è stata inghiottita nella 
vittoria. Dov’è, o morte, la tua vittoria? Dov’è, o morte, il tuo pungiglione?» (1Cor15,54-55). Infatti 
Gesù Cristo, morto e risorto, è il centro della nostra fede ed è il garante della nostra speranza nella 
grande promessa del Padre, già realizzata in Lui, il suo Figlio amato: la vita eterna (cfr. Gv 10,28; 
17,3). 
 
Vittime di un narcisismo mortale 
Oggi i medici ci dicono che tra le cause principali delle odierne nevrosi si deve annoverare la 
mancanza, interiore ed esteriore insieme, di orientamento esistenziale, conseguenza d'un generale e 
diffuso permissivismo. Non è davvero difficile rendersi conto che finisce in effetti per ammalarsi 
colui che ignora chi egli sia e qual è il termine ultimo della propria esistenza. Ma è importante 
sottolineare ancora uno dei rilievi avanzati dalla scienza medica: permissivismo e ostilità verso i 
minori appaiono essere l'espressione di uno stesso modo di concepire la vita. Sono entrambi indici 
di quell'atteggiamento in cui non si è disposti a sacrificarsi per un'altra persona. Da entrambi 
traspare un narcisismo mortale: quell'attaccamento a sé che rende l'uomo sempre più gretto e lo 
impoverisce tanto più quanto più egli vuole spasmodicamente difendere la sua breve vita, 
chiedendole tutto e facendo attenzione che nulla possa sfuggirle. Il permissivismo non è espressione 
di magnanimità, ma è piuttosto un egoismo che defrauda l'altro di ciò che più decisivo, e priva se 
stessi della capacità di dedizione amorosa, dedizione che, sola, è in grado di insegnare 
continuamente a vivere. 4 
 
Come liberarci da questo narcisismo mortale? 
«Conoscete infatti la grazia del Signore nostro Gesù Cristo: da ricco che era, si è fatto povero per voi, perché 
voi diventaste ricchi per mezzo della sua povertà» (2 Cor 8,9).  Lo scopo del farsi povero di Gesù non è 
la povertà in se stessa, ma – dice san Paolo – «...perché voi diventaste ricchi per mezzo della sua 
povertà».  Non si tratta di un gioco di parole, di un’espressione ad effetto! E’ invece una sintesi della 
logica di Dio, la logica dell’amore. La carità, l’amore è condividere in tutto la sorte dell’amato.  
L’amore rende simili, crea uguaglianza, abbatte i muri e le distanze.  E Dio ha fatto questo con noi. 
Questa è la logica dell’Incarnazione e della Croce.  Ci colpisce che l’Apostolo dica che siamo stati 
liberati non per mezzo della ricchezza di Cristo, ma per mezzo della sua povertà. Che cos’è allora 
questa povertà con cui Gesù ci libera e ci rende ricchi? È proprio il suo modo di amarci, il suo farsi 

 
4 Liberamente ripreso da: Joseph Ratzinger, Zeitfragen und christlicher Glaube, pp. 54s 
 



13 

prossimo a noi come il Buon Samaritano che si avvicina a quell’uomo lasciato mezzo morto sul 
ciglio della strada (cfr Lc 10,25ss). Ciò che ci dà vera libertà, vera salvezza e vera felicità è il suo 
amore di compassione, di tenerezza e di condivisione. La povertà di Cristo che ci arricchisce è il suo 
farsi carne, il suo prendere su di sé le nostre debolezze, i nostri peccati, comunicandoci la 
misericordia infinita di Dio.  
 
La povertà di Cristo è la più grande ricchezza:  
Gesù è ricco della sua sconfinata fiducia in Dio Padre, dell’affidarsi a Lui in ogni momento, 
cercando sempre e solo la sua volontà e la sua gloria. È ricco come lo è un bambino che si sente 
amato e ama i suoi genitori e non dubita un istante del loro amore e della loro tenerezza. La ricchezza 
di Gesù è il suo essere il Figlio, la sua relazione unica con il Padre è la prerogativa sovrana di 
questo Messia povero. Quando Gesù ci invita a prendere su di noi il suo “giogo soave”, ci invita ad 
arricchirci di questa sua “ricca povertà” e “povera ricchezza”, a condividere con Lui il suo Spirito 
filiale e fraterno, a diventare figli nel Figlio, fratelli nel Fratello Primogenito (cfr Rm 8,29). È stato 
detto che la sola vera tristezza è non essere santi (L. Bloy); potremmo anche dire che vi è una sola vera 
miseria: non vivere da figli di Dio e da fratelli di Cristo. Potremmo pensare che questa “via” della povertà 
sia stata quella di Gesù, mentre noi, che veniamo dopo di Lui, possiamo salvare il mondo con 
adeguati mezzi umani. Non è così. In ogni epoca e in ogni luogo, Dio continua a salvare gli uomini 
e il mondo mediante la povertà di Cristo, il quale si fa povero nei Sacramenti, nella Parola e nella 
sua Chiesa, che è un popolo di poveri. La ricchezza di Dio non può passare attraverso la nostra 
ricchezza, ma sempre e soltanto attraverso la nostra povertà, personale e comunitaria, animata 
dallo Spirito di Cristo. Ad imitazione del nostro Maestro, noi cristiani siamo chiamati a guardare le 
miserie dei fratelli, a toccarle, a farcene carico e a operare concretamente per alleviarle.  
 
Dio è l’unico che veramente salva e libera.  
Il Vangelo è il vero antidoto contro la miseria spirituale: il cristiano è chiamato a portare in ogni 
ambiente l’annuncio liberante che esiste il perdono del male commesso, che Dio è più grande del 
nostro peccato e ci ama gratuitamente, sempre, e che siamo fatti per la comunione e per la vita eterna. 
Il Signore ci invita ad essere annunciatori gioiosi di questo messaggio di misericordia e di speranza! 
È bello sperimentare la gioia di diffondere questa buona notizia, di condividere il tesoro a noi affidato, per 
consolare i cuori affranti e dare speranza a tanti fratelli e sorelle avvolti dal buio. Si tratta di seguire e 
imitare Gesù, che è andato verso i poveri e i peccatori come il pastore verso la pecora perduta, e ci è andato 
pieno d’amore. Uniti a Lui possiamo aprire con coraggio nuove strade di evangelizzazione e 
promozione umana. 
 
La Quaresima è un tempo adatto per la spogliazione;  
e ci farà bene domandarci di quali cose possiamo privarci al fine di aiutare e arricchire altri con la 
nostra povertà. Non dimentichiamo che la vera povertà duole: non sarebbe valida una spogliazione 
senza questa dimensione penitenziale. Diffidate dell’elemosina che non costa e che non duole.5 
 

 
5 Liberamente ripreso dal Messaggio per la Quaresima 2014 di Papa Francesco 



14 

Via Crucis Cittadina 
 

Giuda 
 
 
Il personaggio di Giuda da sempre è da meditare.   
Tra tutti gli apostoli spiccano Pietro e Giuda poi Giovanni e Tommaso, degli altri poco si commenta 
del loro agire. Il Vangelo di Matteo, presentando la lista dei 12 apostoli, la inaugura con Pietro e la 
termina con Giuda con l’aggiunta di Iscariota, colui che lo tradì. Sin dall’inizio il Vangelo mette in 
risalto la persona del traditore per ammonire ogni cristiano a non percorrere la sua parabola.  
 
Giuda è scelto da Gesù, è un intimo di Gesù è colui che ha un ruolo nel gruppo degli apostoli e 
dei discepoli. È infatti l’amministratore, l’organizzatore dei viaggi, delle soste, degli spostamenti di 
Gesù: non è uno dei tanti, è con Pietro uno degli apostoli che ha un rilievo particolare nel gruppo. 
Egli conosce Gesù, egli sta con Gesù, vede, sente Gesù, contempla i miracoli di Cristo, ne ode le sue 
parole, affronta con lui le fatiche della missione. Entra in scena dopo l’unzione di Betania a Casa di 
Lazzaro.C’è allora da chiedersi: perché poi da lui si distacca? Su questa domanda, tanti si sono 
confrontati, rimanendo ai testi evangelici emerge che Gesù sapeva che uno dei suoi apostoli lo 
avrebbe tradito ma mai rivela chi sia, dando la possibilità sino all’ultimo a Giuda di ricredersi. 
 
Tutto accade, tutto precipita il giovedì santo. Giuda aveva già deciso di vendere Gesù al sinedrio 
per soldi. Perché lo fa? È avido? Vede la sua ideologia politica crollare di fronte alle parole ai gesti 
di Gesù? Sta di fatto che egli progressivamente si distacca da Gesù. Quando ancora una volta, nell’ultima 
cena, Gesù afferma che uno dei 12 lo tradirà, egli pubblicamente interroga il maestro e chiede: ”sono 
forse io? Egli continua a stare con Gesù, intinge secondo l’uso orientale, il suo pane nell’unico piatto, 
dove tutti attingevano. Riceve il pane e il vino da Gesù, donati a tutti come cibo di vita eterna.  
 
Nella notte, adempiendo qui sì le parole di Gesù, “quello che devi fare fallo quanto prima”, lo 
abbandona e lo consegna ai suoi carnefici. E’ con i 12 nell’orto degli ulivi ma questa volta seguito da 
armati e da una turba. Va incontro al maestro e lo baciò, compie ancora un gesto di amicizia e di 
affetto, ma il cuore ormai è altrove. Gesù mantiene con lui un atteggiamento di rispetto e non si 
oppone alla violenza ma si consegna per poter testimoniare sino in fondo che egli è soltanto amore 
anche con Giuda e redimere così la sofferenza, il dolore, la morte, l’umanità! Il proseguo degli 
avvenimenti li conosciamo molto bene, vediamo che Gesù viene condannato dal Sinedrio e poi 
consegnato a Pilato per essere ucciso.  
 
A questo punto inatteso, il pentimento di Giuda.  
Restituisce i 30 denari (cifra tra l’altro irrisoria, è il prezzo di uno schiavo) e roso dalla colpa 
commessa, si uccide o in un incidente muore (su questo il Vangelo di Matteo differisce dalla versione 
lucana degli atti degli apostoli) sta di fatto che Giuda probabilmente compiendo un gesto di estrema 
espiazione, cerca di riavvicinarsi in maniera drammatica a Gesù. Il significato del suicidio all’epoca 



15 

di Gesù non è quello insegnato dalla morale cattolica negli ultimi millenni, ma è più un gesto estremo 
dal valore simile a quello dei samurai in Giappone.  
 
Gesù ha parole molto dure verso Giuda. Giuda è protagonista della sua storia.  
Il Biblista Fabris a questo proposito afferma: “più che un giudizio sulla sorte finale di Giuda le parole 
di Gesù sono un richiamo, valido per tutti i discepoli, circa la gravità del comportamento del 
discepoli che è venuto meno all’impegno della fedeltà6”. ”La sua vita è fallita, è un vita sventurata”7.  
Giuda non può essere considerato alla stregua di una marionetta che interpreta un soggetto che altri 
hanno scelto per lui; è Gesù stesso a rimandarlo alla responsabilità delle sue scelte. Giuda ha 
scientemente scelto di uscire dall’alleanza offerta da Gesù con l’oblazione del suo corpo e del suo 
sangue! 
 
Le scritture si adempiono, le profezie si compiono ma egli poteva agire diversamente. 
La profezia indica una direzione non inchioda i singoli personaggi a un ruolo prefissato, essa ieri ed 
oggi ci coinvolge, è come un vento, è spirito che sospinge ma in esso io anche oggi posso camminare 
verso la meta oppure indietreggiare, rispondere alla vocazione battesimale o tradirla.  Giuda era 
stato preso da questo vento apostolico per disperdersi nel mondo per annunciare la salvezza agli 
uomini ma si è opposto, non si è fidato e ha preferito scrivere un’altra storia. È il dramma che ha 
toccato anche Pietro, generoso spontaneo nell’offrirsi anche alla morte per Gesù ma incapace di 
rimanere fedele. È la tentazione che prende i discepoli, i quali scompaiono durante la passione e 
morte di nostro signore Gesù Cristo. È la nostra tentazione, quando le parole del santo Vangelo ci 
sembrano improponibili, impossibili e ci spingiamo o a rifiutarle o peggio a interpretazioni 
soggettive che provano a far dire al Vangelo verità inconciliabili con il Vangelo stesso. Leggiamo nel 
libro del Levitico 19,31: “Non coopererai alla morte del tuo prossimo. Io sono il Signore.” Eppure 
quanti cristiani sostengono contro la Parola di Dio, la liceità dell’eutanasia, la liceità di aiutare l’altro 
a togliersi la vita. 
 
Quando la nostra individualità si erge sopra la Parola di Dio, l’agire, la testimonianza di Cristo e 
della sua Chiesa, ognuno ripercorre la strada di Giuda, il quale prima nascostamente si è allontanato 
da Gesù e dalla comunità degli apostoli e poi pubblicamente lo ha abbandonato. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
6 Fabris, commento al Vangelo di Matteo pg 541. 
7 Gnilka, Matteo2, 580.  



16 

Domenica delle Palme 
 

 
Gesù entra nella morte, come è entrato nella carne 

 
  
Inizia con la Domenica delle Palme la settimana suprema della storia e della fede.Il cristianesimo è 
nato da questi giorni “santi”, non dalla meditazione sulla vita e le opere di Gesù, ma dalla 
riflessione sulla sua morte. Il Calvario e la croce sono il punto in cui si concentra e da cui emana 
tutto ciò che riguarda la fede dei cristiani. Quasi improvvisamente, dalle Palme a Pasqua, il tempo 
profondo del respiro dell’anima, cambia ritmo, la liturgia prende un altro passo, moltiplica i 
momenti nei quali accompagnare con calma, quasi ora per ora, gli ultimi giorni di vita di Gesù: 
dall’entrata in Gerusalemme, alla corsa di Maddalena al mattino di Pasqua, quando anche la pietra 
del sepolcro si veste di angeli e di luce.   
 
Sono i giorni supremi della storia, i giorni del nostro destino. 
L’essenza del cristianesimo è la contemplazione del volto del Dio crocifisso. Stiamo accanto a lui come in 
quel venerdì sul Calvario, così oggi nelle infinite croci dove Cristo è ancora crocifisso nei suoi fratelli, 
nella sua carne dolente e santa. Come con Gesù, Dio non ci salva dalla sofferenza ma nella sofferenza;  
non ci protegge dalla morte ma nella morte. Non libera dalla croce ma nella croce.  
 
La lettura del Vangelo della Passione è d’una bellezza che stordisce.  
Un Dio mi ha lavato i piedi e non gli è bastato, ha dato il suo corpo da mangiare e non gli è bastato; 
lo vedo pendere nudo e disonorato e devo distogliere lo sguardo. Poi giro ancora la testa, torno a 
guardare la croce e vedo uno a braccia spalancate che mi grida: ti amo. Proprio a me? Sanguina e 
grida o forse lo sussurra per non essere invadente: ti amo.”  
 
Perché Cristo è morto in croce?   
«Io non bevo il sangue degli agnelli, io non mangio la carne dei tori», quante volte Dio l’ha gridato nei profeti! 
La giustizia di Dio non è dare a ciascuno il suo ma dare a ciascuno se stesso, l’intera sua vita. Ecco 
allora che Incarnazione e Passione si abbracciano, è la stessa logica che prosegue fino all’estremo. 
Gesù entra nella morte com’è entrato nella carne, perché nella morte entra ogni figlio dell’uomo. 
E la attraversa, raccogliendoci tutti dalle lontananze più perdute per tirarci fuori, trascinandoci con 
sé, in alto, con la forza della sua risurrezione.  
 
Cristo unico salvatore, venuto a morire perché tutti fossimo salvi.  
Cristo amico dei pubblicani e dei peccatori, difensore di prodighi e prostitute, cercatore di pecorelle 
smarrite. Signore della mansuetudine divina anche per noi, crocefissosi d’infinite vittime, chiedi 
perdono al Padre perché neppure noi sappiamo quello che facciamo.  
Amen. 

 
 
 
 
 

 



17 

Mercoledì Santo  
 

Il sacerdote 
uomo consacrato alla speranza 

 
 
«Nella speranza, infatti, abbiamo come un’àncora sicura e salda per la nostra vita: essa entra fino al di là del 
velo del santuario, dove Gesù è entrato» (Eb 6,19-20). 
 
A) LA SPERANZA 
 
1. La speranza è la scintilla che accende il fuoco della vita, spingendoci a superare le difficoltà e 
a inseguire i nostri sogni. Riflettendo sull’origine etimologica della speranza, notiamo che essa 
racchiude l’idea di un movimento verso il bene. La speranza, vista come “desiderio” secondo la sua 
derivazione linguistica, appare come una spinta naturale. Speranza e desiderio: in noi è presente il 
desiderio di essere felici, è un movimento naturale della nostra esistenza che attende il suo pieno 
compimento, anche se non può realizzarlo da sola. La nota prima del fatto umano è questa: ognuno 
di noi scopre di essere nato, di essere stato lanciato nella vita «come incoercibile impeto a realizzare 
sé».8 Attraverso il desiderio, l’uomo analizza continuamente il futuro, minuto dopo minuto, 
proiettandosi su un cammino che auspica positivo. Questo slancio verso il bene, radicato nella 
natura umana, si manifesta come un bisogno fondamentale per la sopravvivenza. Sebbene la storia 
mostri che la speranza può essere preceduta da delusioni, è proprio questa tensione tra speranza e 
realtà che rende la vita umana così intensa e affascinante. In un mondo spesso segnato da malattie, 
guerre e sofferenze indicibili, la speranza si trasforma in una difesa contro l’oscurità, una forza che 
spinge le società a guardare verso un futuro più positivo.9  
 
2. La speranza è profondamente intrecciata con l’esistenza umana.  
È una forza che ha radici nella stessa natura biologica dell’individuo, aiutandolo a superare le 
difficoltà e a indicare la via verso il bene. La speranza, quindi, non è semplicemente un desiderio; è 
una guida che indirizza il cammino dell’uomo, dando senso a ogni passo e trasformando ogni istante 
in un’occasione per sperare. La speranza rappresenta un forte slancio verso l’impegno nella realtà 
ma è anche una forza potente capace di generare cambiamento. Infatti una delle condizioni base 
della generatività è la speranza definita come “la prima e fondamentale virtù vitale che anima e 
pervade tutti gli stadi dell’esistenza umana”10. La speranza ha una natura visionaria, in grado di 
prevedere ciò che ancora non esiste, senza limitarsi a immaginare solo ciò che è già presente. 
Qualcosa sembra impossibile fino a quando qualcuno non riesce a concepirla e a impegnarsi affinché 
diventi realtà. La speranza supera costantemente i limiti dell’evidente e si apre a ciò che, da quella 
prospettiva, potrebbe sembrare irraggiungibile. È proprio questa la sua potenza. La speranza è 
essenziale, poiché la vita si realizza pienamente nel costante superamento della realtà presente, 
rappresentando il contributo umano al completamento della creazione. Siamo fatti così, sempre in moto 
verso un compimento.  Il desiderio stesso è una promessa di realizzazione.  

 
8 L. Giussani, Porta la speranza…, op. cit., p. 155. 
9 Cfr blog Domenico Marrone, Settimana News, liberamente ripreso. 
10 E. H. Erikson, Infanzia e società, Armando, Roma 1966, p.266. 



18 

Anche la promessa è un fatto, e il desiderio dimostra che essa è ciò che sta alla base di tutta 
l’esperienza umana. Il desiderio accende ogni nostra azione. Siamo stati creati con un desiderio innato, 
una promessa inscritta nel nostro cuore.  
L’uomo è un essere che aspetta, che chiede, che cerca sempre qualcosa di più. La vita, in questo 
senso, è un continuo percorso verso un compimento che sembra sempre sfuggirci. 
La nobiltà dell’uomo, rispetto a tutte le altre creature, per Leopardi11 sta proprio in questa 
contraddizione. Nel dramma di non trovare mai nulla che corrisponde all’ampiezza del desiderio, 
per cui « tutto è poco e piccino alla capacità dell’animo proprio». In questo emerge la sublimità del 
sentire, il «misterio eterno / dell’esser nostro».12 Quando comprendiamo che la nostra vita è un percorso 
segnato da promesse e desideri, e impariamo a fidarci di questa dinamica, instauriamo un legame profondo e 
ineluttabile con noi stessi e con il mondo. Questo ci porta a sviluppare un senso di sé che va oltre la 
semplice consapevolezza, diventando un amorevole riconoscimento del nostro destino. 
«Il desiderio è l’espressione del nostro essere stati fatti da Dio. È qualcosa d’intrinseco alla natura 
umana. È il Signore che fa cantare in noi la somiglianza con Lui. Il desiderio è il motore della mia 
vita perché la orienta a una pienezza, che è la comunione con Dio vissuta anche nelle relazioni con 
gli altri ».13 Riconoscere la nostra sete d’infinito ci porta a elevare uno sguardo al cielo.  
La preghiera è allora il nostro modo di entrare in relazione con il Mistero, di esprimere la nostra 
piccolezza e la nostra speranza. 
 
3. Speranza come conoscenza 
Sperare significa cercare di percepire il movimento delle cose, il loro evolversi, il nuovo che emerge 
dall’identico, anziché continuare a vedere sempre lo stesso nel cambiamento. Solo attraverso la 
speranza, la ragione può essere veramente razionale. La speranza, quindi, consente al pensiero di 
svilupparsi pienamente, seguendo la natura delle cose stesse, oltre l’immediatezza dell’istante 
presente.  
 
4. Speranza e profezia 
La speranza, come abbia visto, si associa alla fiducia nel bene, nel positivo, anche nella contingenza 
dei fallimenti e delle delusioni. Essa è perciò il contrario della rassegnazione e del pessimismo. Siamo 
chiamati non a essere ostaggio della rassegnazione ma prigionieri della speranza (Zac 9,12). La 
speranza è profetica quando, senza farsi ostacolare dalla paura di un presente buio e avverso, indica 
la via della promozione, dello sviluppo, dell’autentico progresso. Essa vede mete buone da 
raggiungere e per questo opera nel presente affinché la storia vada in quella direzione. 
 
5. Speranza come virtù attiva 
«È un po’ triste quando uno trova un prete senza speranza, mentre è bello trovarne uno che arriva 
alla fine della vita non con l’ottimismo ma con la speranza. Questo prete è attaccato a Gesù Cristo, e 
il popolo di Dio ha bisogno che noi preti diamo questo segno di speranza, viviamo questa speranza 
in Gesù che rifà tutto…»14. In questo contesto, la generatività è la forza che alimenta la speranza. 
Ogni situazione, anche nel dolore e nella confusione, ha il potenziale di evolvere in qualcosa di 
positivo. 
 
 

 
11 G. Leopardi, «Pensiero LXVIII», in Id., Poesie e prose, vol. II, Mondadori, Milano 19 80, p. 321. 
12 G. Leopardi, «Sopra il ritratto di una bella donna scolpito nel monumento sepolcrale della medesima», vv. 22-23, in 
Id., Cara beltà…, BUR, Milano 2010, p. 96. 
13 E. Varden, «Allargare il desiderio», intervista di A. Leonardi, Tracce, n. 3/2024, p. 18. 
14 Papa Francesco, Discorso a braccio durante la visita a Cagliari, settembre 2013 



19 

6. Speranza come promessa di felicità 
“Per sperare, bimba mia, bisogna essere molto felici, bisogna aver ottenuto, ricevuto una grande 
grazia”,15 diceva Péguy. La speranza offre alla nostra vita, fragile e limitata, una prospettiva senza 
fine, eterna. Questo concetto è rappresentato dal simbolo dell’àncora, che la tradizione cristiana ha 
sempre utilizzato per indicare la speranza; è un’immagine che si trova nella lettera agli Ebrei, dove 
viene espressa così: «Nella speranza, infatti, abbiamo come un’àncora sicura e salda per la nostra 
vita: essa entra fino al di là del velo del santuario, dove Gesù è entrato». (Eb 6,19-20). La speranza, 
quindi, ci conduce nella dimora di Dio, nella Sua dimensione eterna e infinita. L’autore della lettera 
agli Ebrei non utilizza l’immagine della roccia ma quella dell’àncora, perché la speranza non elimina 
le difficoltà o le tempeste della vita ma stabilisce un punto saldo che non crolla. Anche se siamo 
sballottati dalle difficoltà e dagli eventi della vita, non veniamo trascinati via. Sant’Agostino affermava 
che un uomo non compirebbe nemmeno un passo se non avesse la certezza della meta. La speranza è 
saldamente legata a ciò che è oltre questa vita e ci guida verso il nostro destino, verso la pienezza, 
una meta che da soli non saremmo in grado di raggiungere. La speranza è quindi il compimento di 
qualcosa che già esiste nella nostra vita, di quel desiderio che ci definisce come esseri umani, quel 
«desiderio innato di felicità».16 
 
7. I peccati contro la speranza 
Riconoscere la mia impotenza nel realizzare appieno la mia vita e nel comprendere la promessa che 
essa racchiude mi spinge a una sincera richiesta d’aiuto. Divento un mendicante17 consapevole di 
non poter prevedere ciò che il futuro mi riserverà. Attraverso la consapevolezza di Dio, il mio io 
rinasce, superando l’angoscia di un desiderio indefinito e l’attesa passiva di un mendicante. Si apre 
in me uno spazio di speranza, alimentato dalla promessa di un compimento che trascende la mia 
comprensione. 
 
La speranza, virtù preziosa, è costantemente minacciata da una tristezza profonda, simile a quella 
descritta da San Paolo18 o da una pigrizia spirituale, di cui parla San Tommaso. Queste disposizioni 
negative ci rendono incapaci di accogliere il senso positivo che è insito nella nostra natura. Proprio 
da questa chiusura nasce una serie di atteggiamenti che contraddicono la speranza ovvero i peccati 
contro di essa. La nostra incapacità di attendere nasce dal rifiuto di riconoscerci come creature in 
divenire, come promesse di un compimento futuro. Non accettiamo che questo compimento si 
realizzi secondo tempi e modi a noi sconosciuti ma piuttosto secondo i disegni di un “Tu” più 
profondo di noi stessi. La nostra incapacità di attendere è un segno di orgoglio spirituale ma anche 
di un atteggiamento culturale che esalta l’autonomia individuale. Questa pretesa di autosufficienza 
ci rende sempre più restii ad accettare la compagnia misteriosa di Dio e ci spinge a voler controllare 
ogni aspetto della nostra vita, compresa la risposta ai nostri desideri. A questo punto meritano 
un’analisi più approfondita gli atteggiamenti che scaturiscono da questa incapacità di attendere. 
 
a) Evagatio mentis 
Il primo e più comune ostacolo è l’evagatio mentis, la distrazione, intesa come quel ritirarsi in una 
mediocre apatia, lasciandosi trascinare da sentimenti banali o assorbiti dalle chiacchiere quotidiane. 
L’evagatio mentis ci porta ad accettare (pur consapevoli che non troveremo soddisfazione duratura) 
di cercare piccole gratificazioni, accumulandole una dopo l’altra alla fine della giornata o nel tempo 

 
15 C. Péguy, I misteri, Jaca Book, Milano 1997, p. 167. 
16 CCC 1718. 
17 Essere indigente: G. Marcel 
18 Tristitia saeculi: 2Cor 7,10 



20 

libero, come una forma di distrazione. Questi non sono solo peccati, ma anche limitazioni che 
soffocano la grandezza del nostro essere. L’insoddisfazione inevitabile dovrebbe essere un segno 
che ci spinge a ripartire; invece, a volte si trasforma in una “evagatio mentis”. Invece di vedere 
l’insoddisfazione come un punto di partenza per aprirci agli altri, ci chiudiamo facilmente nella 
nostra sfera o meglio, nella bolla di sapone di sogni che non hanno il respiro dell’infinito. Così 
prevale un cammino incerto, giustificato dal labirinto dei “se” e dei “ma”, dei “forse” e dei “mi 
piace” o “non mi piace”, che riduce il nostro cuore, imprigionandolo in una triste nebbia. Questo è 
la decadenza flaccida della nostra umanità. Questa negligenza verso noi stessi – che è anche 
orgogliosa, perché non chiede aiuto – rivela il nostro cedere a una forza malvagia, “la” forza del 
male, che cerca di separarci da Cristo staccandoci dalla nostra stessa umanità, facendoci sprofondare 
in una superficialità che diventa piena di dubbi. 
 
b) Riduzione del desiderio 
Il secondo peccato contro la speranza è la perdita del desiderio di aspirare a cose grandi. In realtà, è 
la pretesa di voler misurare tutto con le proprie forze, di affrontare il peso di tutto solo con la propria 
volontà. È la presunzione che riduce le dimensioni dell’essere umano nel tentativo di affermarsi in 
modo ostinato. Quest’atteggiamento confonde il raggiungimento del desiderio con immagini che 
noi stessi creiamo: sarò felice se diventerò parroco, se riceverò riconoscimenti, se otterrò titoli 
accademici, se… se…La speranza nasce dentro una connessione profonda, in un “noi”, come quello 
che si crea nell’amicizia con Dio e con gli altri. Come affermava Freud, la speranza «è come una 
brace quasi spenta che può riaccendersi dal contatto con la fiamma di un altro».19  
 
 
B) IL PRESBITERO: MINISTRO DI SPERANZA  
 
È bello che vi sia ancora oggi chi, accogliendo la chiamata di Cristo e preso dal suo fascino, con cuore 
indiviso, compie la scelta di una vita interiore di consacrazione di fronte ad una società immersa 
nell'effimero e nell'insignificante. Il segreto sta nell’esperienza che si fa di Dio: «non sono più io che 
vivo, ma Cristo che vive in me» (Gal 2,20). Un Amore mi abita, mi rincuora, mi guida, mi conduce 
per sentieri di speranza. Una speranza immeritatamente ricevuta e da condividere con la 
proclamazione della Parola, i Sacramenti e la carità pastorale, che sono propriamente e 
specificamente atti sacerdotali di Cristo, Capo, Maestro e Pastore della Chiesa.  Per questo possiamo 
affermare che il ministero sacerdotale, è soprattutto mistero di speranza, perché rende presente tutta 
la potenza redentrice di Cristo che «è lo stesso ieri, oggi e sempre» (Eb 13,8). Il vero dono di speranza 
è Lui, Cristo Gesù, il dono di Dio al mondo.20 
 
1) Essere portatori di speranza.    
Il grande compito cui non possiamo sottrarci è quello di essere più coraggiosi nell'intelligenza e quindi di 
stimarci di più vicendevolmente ascoltandoci e valutando seriamente cosa l’altro sta affermando. Vincere 
l’autoreferenzialità: ovvero va bene solo quello che penso io e faccio io. Penso che sia fondamentale rendersi 
conto abbiamo bisogno di un’intelligenza nuova, capace di andare oltre le urgenze per aprirci a processi di 
reale rinnovamento.  
 

 
19 S. Freud, Lettera del 21.7.1890. 
20 Liberamente ripreso da “CONSACRATI PER LA SPERANZA DEL MONDO” di  Fratel Michaeldavide Semeraro - Brescia 
14.1.2023  



21 

LIBERI DAL PASSATO e DAL PRESENTE È urgente prendere coscienza che la nostra vita non ha 
un destino d’immortalità, ha un destino di eternità! Questa distinzione - tra immortalità ed eternità - è 
fondamentale per evitare di sprecare inutilmente le nostre energie. Mi spiego meglio. Questa differenza 
non è solo fondamentale ma può cambiare il nostro modo di sentire la fatica delle situazioni che 
viviamo. Non possiamo dimenticare che le nostre realtà, come le nostre persone, sono e siamo 
mortali per natura. Quindi non affanniamoci assolutamente a tenere in piedi ciò che è destinato, per natura, 
ad essere distrutto. Non pecchiamo di “indietrismo” cosa afferma Papa Francesco ma apriamoci 
all’oggi e al futuro con fiducia nell’agire nella storia, dello Spirito Santo. 
NON SONO I GIOVANI LA SPERANZA DELLA CHIESA MA CRISTO 
Passo ora a un’altra suggestione che vi offro per pensare: non sono i giovani la speranza e il futuro 
della Chiesa. La speranza e il futuro della Chiesa è Cristo Signore, Crocifisso e Risorto.  I nostri 
giovani non so che cosa troveranno e che cosa vivranno nel prossimo futuro delle nostre comunità. 
Non sono loro la speranza della vita cristiana. Da questo punto di vista non investiamo solo sui 
giovani ma facciamolo in non in modo saggio e discreto.  
 
2) La speranza è memoria viva del futuro. 
Il “proprium” della vita sacerdotale. A questo punto dobbiamo chiederci in cosa si trovi il “proprium” 
della vita sacerdotale aldilà dei ministeri e dei servizi che facciamo nella Chiesa per il mondo. Il 
“proprium” della nostra vita è stato chiarito in modo magisteriale da papa Francesco: l'elemento 
fondamentale della vita nella Chiesa non è né il ministero ma il battesimo. L’elemento fondamentale 
non è il grado di perfezione legato al tipo di vita abbracciato ma l’impegno di ciascuno a vivere il 
proprio battesimo.  
Nel magistero di papa Francesco è stato chiarito che la nostra forma di sequela Christi non è più 
<radicale> di quella degli altri battezzati ma si distingue solo per il suo carattere di vita profetica: 
“rendete ragione della speranza che in voi.” “Siate sempre lieti, lo ripeto, siate sempre lieti: il Signore è vicino.” 
” Tutto posso in Colui che mi dà la forza.” “Per me vivere è Cristo e morire è un guadagno”………..Questa 
è la nostra profezia.  
Quindi via ogni tristezza essa è il contrario della Speranza! 
Come insegna Isacco di Ninive: il rammarico è l'inferno.  
Non perché siamo cattivi ma perché siamo delusi e rammaricati. Quando entriamo in questa logica 
di rammarico, in questa pretesa di risarcimento, è chiaro che poi la vita diventa prima di tutto un 
inferno interiore e chiaramente poi, come tutte le malattie infettive, si propaga e anche le nostre 
realtà rischiano di essere abbastanza infernali. Non perché siamo cattivi ma perché siamo infelici. Il 
rammarico e la delusione come dicevo, sono il contrario della speranza.  
Il rammarico ci ripiega su noi stessi e la nostra vita non è più pensata e vissuta come dono per gli altri, ma 
come continua ricerca di una zona di “comfort” per noi stessi.  
 
3) Il fondamento della speranza della vita sacerdotale.  
Profeti del fatto che si può essere felici senza avere un futuro perché certi del Regno di Dio che viene!  
Significa accettare di non avere un futuro perché si è rinunciato, liberamente e consapevolmente, a 
costruirsi un futuro e a lasciare una traccia di sé dopo di sé. Gregorio Nisseno afferma: <i vergini 
non hanno paura di morire> e per questo consacrano a Dio la loro vita come profezia per l’umanità 
della vita eterna.  La domanda si fa seria per noi sacerdoti: <Abbiamo paura di morire o no?>.  
Abbiamo nostalgia di noi stessi o abbiamo nostalgia del Regno di Dio?  
Certo, la vita spirituale esiste solo nella capacità rigenerativa.  
Nondimeno, siamo inclini a pensare alle cose nuove, a scelte nuove ma non siamo molto sensibili a 
inglobare le rinunce che le scelte esigono. Quando vengono toccati alcuni elementi del nostro 
attaccamento, delle nostre identità e alle nostre abitudini consolidate e amate siamo capaci non solo 



22 

di scegliere ma anche di rinunciare? La nostra vita profetica sussiste solo se abbiamo nostalgia del regno di 
Dio investendo sul presente del nostro metterci a servizio per la speranza del mondo e non per la conservazione 
di noi stessi.  
La nostalgia del regno di Dio ci rende liberi di rinunciare anche a tutto quello che conosciamo e a mettere 
serenamente in conto non solo la morte personale ma anche forse il compimento di alcune delle nostre 
istituzioni. Se entriamo in questa logica liberata e liberante siamo alleggeriti dall’angoscia e dall'ansia 
di darci un futuro, diventando liberi di accogliere il regno di Dio. 
La nostalgia del regno di Dio è il compito specifico della profezia della nostra vita sacerdotale in 
tutte le sue forme e declinazioni.  
Ancora Isacco di Ninive insegna che la vita cristiana non è altro che l'esegesi esistenziale della 
kenosi del Verbo. Un'espressione magnifica anzi tremenda! Questo insegnamento riguarda tutti i 
battezzati e per questo tocca in forma specifica noi sacerdoti.  
 
4) La vita sacerdotale come esegesi esistenziale e profetica della kenosi e della pasqua.  
La profezia della vita sacerdotale è a servizio della Chiesa per ricordare a tutti i battezzati la 
centralità della logica pasquale come eccedenza di una vita donata fino allo <spreco> (Gv 12, 5). La 
nostra dovrebbe essere una vita che non guarda al suo futuro, alla sua conservazione, a lasciare una 
propria traccia ma una memoria dell’esigenza pasquale in tutto il suo rigore.  
Questo è il nostro ministero all'interno della Chiesa per il mondo.  
Siamo chiamati a vigilare per incrementare questo elemento di libertà, nulla da difendere, nulla da 
trasmettere se non il cuore del Vangelo: dare la propria vita come gli altri se la prendono, senza fare 
troppo caso a noi stessi né come singole persone che come istituzioni, amare il mondo così com’è 
per annunciare la speranza che viene dal Vangelo. 
La speranza di un possibile, impossibile amore.  
San Giovanni della Croce in una delle sue Sentenze d’amore dice: “Il Padre pronunciò la Parola in un 
eterno silenzio ed è in silenzio che essa deve essere ascoltata dagli uomini”. Credere nella rivelazione 
compiutasi in Cristo significa lasciare che la Sua Parola ci introduca ai sentieri del divino silenzio 
per giungere pienamente ai pascoli della vita.  
La speranza cristiana è desiderio e santa inquietudine, ricerca insonne del Volto divino rivelato e 
nascosto: l’aver conosciuto il Signore non esimerà nessuno dal cercare sempre più la luce della Sua 
Bellezza, accenderà anzi sempre di nuovo la sete dell’attesa. Il credente è e resta in questo mondo 
un cercatore di Dio, un mendicante del Cielo, sulle cui labbra risuonerà la struggente invocazione 
del Salmista: “il tuo volto, Signore, io cerco, non nascondermi il tuo volto” (Ps 27,8s).  
Lasciarsi far prigionieri dell’invisibile Amato.  
In questa incessante ricerca del Volto del Signore, il credente, riconoscendosi amato dal Dio rivelato 
e nascosto, vive la propria resa a Lui: che cos’è la speranza della fede, se non il lasciarsi far prigionieri 
dell’Invisibile? Questa resa avviene in un incontro che non va mai dato per scontato: chi crede non 
è mai arrivato, vive anzi da pellegrino in una sorta di conoscenza notturna che sta fra il primo e 
l’ultimo avvento del Signore, già confortata dalla luce che è venuta a splendere nelle tenebre e 
tuttavia in una continua ricerca, assetata di aurora. Pellegrino verso la luce, già conosciuta e non 
ancora pienamente raggiunta, chi crede spera, avanza nella notte, guidato dalla Croce del Figlio, 
stella della redenzione. 21 
 
 
 
 

 
21 Bruno Forte, La speranza che salva, Lettera pastorale per l’anno 2017-2018. 



23 

La speranza che ci anima 
È Cristo. È l’amore misericordioso.  
È la salvezza di tutti. È la mia salvezza.  
È stare con Gesù nella Gerusalemme celeste, è il paradiso, è ritrovarmi con i nostri cari.  
È una chiesa che vive una gioiosa speranza e la testimonia. È una chiesa madre generativa. 
E’ la comunione presbiteriale per essere comunità,  
non per convivere in un condominio religioso.  
È l’uomo ricco di speranza cristiana, realizzato.  
È una società più giusta, frutto dell’impegno di tante persone di buona volontà fra cui speriamo tanti cristiani. 
 
 
 
 

Santa Messa del Crisma 
 

Un cuore aperto e docile 
 
 
Lo spirito del Signore Dio è su di me, perché il Signore mi ha consacrato con l’unzione; mi ha mandato a 
portare il lieto annuncio ai miseri, a fasciare le piaghe dei cuori spezzati, (…) Voi sarete chiamati sacerdoti del 
Signore, ministri del nostro Dio sarete detti. (Is. 61 ss) «Oggi si è compiuta questa Scrittura che voi avete 
ascoltato» (Lc 4,21) 
 
 
Carissimi sacerdoti del Signore, ministri del nostro Dio, vivremo oggi il rinnovo delle promesse 
sacerdotali, quest’ora della nostra vita personale c’invita alla riflessione. Essere sacerdoti del Signore, 
ministri del nostro Dio, ha affermato Papa Francesco22proprio nella messa crismale dello scorso anno, esige 
amore e lacrime. A noi, suoi Pastori il Signore non chiede giudizi sprezzanti su chi non crede, ma 
amore e lacrime per chi è lontano. Le situazioni difficili che vediamo e viviamo, la mancanza di 
fede, le sofferenze che tocchiamo, a contatto con un cuore compunto non suscitano la risolutezza 
nella polemica, ma la perseveranza nella misericordia. Quanto abbiamo bisogno di essere liberi da 
durezze e recriminazioni, da egoismi e ambizioni, da rigidità e insoddisfazioni, per affidarci e 
affidare a Dio, trovando in Lui una pace che salva da ogni tempesta. Questo comporta che i sacerdoti 
non devono essere amari e pungenti, sparlando, trovando qualche occasione per lamentarsi. Ma al 
contrario occorre che siano capaci di piangere su se stessi come Pietro, liberandosi anche dal pericolo 
dell’impotenza quando si è solo molto attivi in una società secolarizzata.  
 
La durezza del cuore, eliminarla attraverso la compunzione.  
Parola desueta ma importante per un’autentica vita spirituale. 
La compunzione è “una puntura sul cuore”, una trafittura che lo ferisce, facendo sgorgare le lacrime 
del pentimento. Non è un piangersi addosso. Non un senso di colpa che butta a terra, non una 
scrupolosità che paralizza ma una puntura benefica che brucia dentro e guarisce. E libera anche dallo 
sparlare e dal lamentarsi.  Il Signore cerca, specialmente tra chi è consacrato a Lui, chi pianga i 
peccati della Chiesa e del mondo, facendosi strumento d’intercessione per tutti. Ciò richiede fatica 
ma restituisce pace; non provoca angoscia ma alleggerisce l’anima dai pesi, perché agisce nella ferita 

 
22 Papa Francesco alla Messa Crismale 2024. 



24 

del peccato, disponendoci a ricevere proprio lì la carezza del Signore che trasforma il cuore quando 
è contrito e affranto, ammorbidito dalle lacrime. Il cuore senza pentimento e pianto, s’irrigidisce: 
dapprima diventa abitudinario, poi insofferente per i problemi e indifferente alle persone, quindi 
freddo e quasi impassibile, come avvolto da una scorza infrangibile, e infine di pietra.  
 
La preghiera, le lacrime e la solidarietà.  
Con la preghiera va chiesto il dono del pentimento che è frutto dell’azione dello Spirito Santo.  
Dedichiamoci a una preghiera che non sia dovuta e funzionale ma gratuita, calma e prolungata. 
Viviamo l’adorazione e la preghiera del cuore. 
Per quanto riguarda le lacrime, domandiamoci se, col passare degli anni, le lacrime aumentano. È bene che 
avvenga il contrario rispetto alla vita biologica, dove, quando si cresce, si piange meno di quando si 
è bambini. Nella vita spirituale invece chi non piange regredisce, invecchia dentro. Infine, la 
solidarietà: un cuore docile, affrancato dallo spirito delle Beatitudini, diventa naturalmente incline 
a fare compunzione per gli altri: anziché adirarsi e scandalizzarsi per il male compiuto dai fratelli, 
piange per i loro peccati. Se interiormente diventiamo tutt’uno con Gesù allora la nostra azione sarà 
credibile.  Non reclamizzo me stesso, ma dono me stesso. Il Curato d’Ars non era un dotto, un 
intellettuale, lo sappiamo ma con il suo annuncio ha toccato i cuori della gente, perché egli stesso 
era stato toccato nel cuore. Egli era pieno di zelo per le anime. Certamente ci preoccupiamo 
dell’uomo nelle sue necessità fisiche, degli affamati, dei malati, dei senza tetto tuttavia noi non ci 
preoccupiamo soltanto del corpo, ma anche e soprattutto, delle necessità dell’anima dell’uomo 
ovvero delle persone che soffrono per un amore distrutto; delle persone che si trovano nel buio circa 
la verità; che soffrono per l’assenza di verità e di amore. Ci preoccupiamo della salvezza degli 
uomini in corpo e anima.  
E in quanto sacerdoti di Gesù Cristo, lo facciamo con zelo. Le persone non devono mai avere la sensazione 
che noi compiamo coscienziosamente il nostro orario di lavoro ma prima e dopo apparteniamo solo a noi stessi. 
Un sacerdote non appartiene mai a se stesso.  
 
“La potenza pasquale di questo sacrificio elimini Signore in noi  
le conseguenze del peccato e ci faccia crescere come nuove creature. 
Concedi Dio onnipotente che rinnovati dai santi misteri,  
diffondiamo nel mondo il buon profumo del Cristo.”23  

 
Giovedì Santo 

 

Nella notte della desolazione non siamo soli 
 

L’unico indumento che si addice a Dio: il “grembiule”. 
Nel silenzio di questa sera santa, entro nel Cenacolo con te Gesù. 
Sento il peso delle tue parole, la tenerezza dei tuoi gesti, il mistero che avvolge questa ultima cena con i tuoi 
discepoli. Questa non è solo una cena: è l’inizio del dono totale. 
Tu, il Maestro, ti chini ai piedi dei tuoi amici. 
Con un grembiule e una brocca d’acqua, ci mostri che la vera grandezza è nel servizio. Lavati i piedi sporchi 
del nostro cammino, ci insegni che nessuna caduta è troppo bassa per il tuo amore.  
Che cosa abbiamo fatto della sconvolgente rivelazione che l’Eterno è colui che in indossa l’unico indumento 
che gli si addice: il “grembiule” del cameriere di sala, per servire a tavola i suoi figli stanchi della vita?  

 
23 Dalla Liturgia della Messa Crismale. 



25 

Nessuno tanto meno i discepoli di Gesù, sono esonerati delle prove della vita. 
La fede in Gesù non mette al sicuro dal male oscuro che insidia ogni situazione e ogni persona, però 
nell’abisso degli inferi, i discepoli riconoscono che anche lì è presente il Signore e perciò vegliano in 
preghiera e con la forza che viene da Dio, decidono di perseverare fino alla fine.  
Perché questa sera parlare del male oscuro, satana, che inquina Giuda, ogni vita e ogni cosa (i tempi 
che viviamo ne sono una tragica conferma) come un veleno?  Perché sono le letture stesse a 
suggerirlo. Nemmeno gli uomini di Dio, nemmeno gli amici di Gesù in questa notte come sfuggono 
all’insidia del male oscuro. Che fare? Il Vangelo attesta che Gesù stesso ha vissuto la tristezza fino 
all’angoscia, è disceso fino agli inferi dell’abisso minaccioso che il male oscuro scava in ciascuno.  
 
Anche Gesù ha provato e sofferto nel Getsemani, il male oscuro.  
Se tu stai vivendo la notte della desolazione, continua a credere, ad avere fede: anche in questa 
situazione Gesù è vicino, Gesù sa quello che soffri. E cosa fa Gesù nella notte della desolazione, del 
Getsemani? Prega con forti grida e lacrime e nella preghiera decide ancora e ancora e ancora di 
fidarsi del Padre. Gesù è angosciato dell’ostilità degli uomini, è spaventato dell’incombere del 
soffrire, è rattristato della solitudine in cui i suoi lo abbandonano. Però prega. Gesù prega: Padre, io 
mi fido di te! Padre, io mi abbandono a te! Se tu stai vivendo la notte dell’angoscia, continua a pregare: 
il Padre ascolta e viene in aiuto alla nostra debolezza.  
 
In questa notte Gesù decide.  
Nella relazione col Padre, Gesù conferma la decisione di continuare a servire l’umanità, di dire la 
verità di Dio e di sé stesso con la sua vita, ha indossato il grembiule del servo, del Servo Sofferente 
profetizzato da Isaia, e non lo dismette. Decide di amare sino alla fine perché questa è la verità di 
Dio e della sua missione: quella di rivelare chi è Dio e che Dio vuole salvare tutti. E per dare 
testimonianza di questa verità non si sottrae alla violenza di coloro che ieri come oggi si arrogano il 
diritto di volere decidere chi si deve salvare e chi deve essere condannato come con la vita nascente, 
le guerre, le epidemie.  
 
Gesù decide di rivelarsi come colui che:   
- è comunione, non solitudine,  
- è compassione non indifferenza,  
- è gioia nella prova che vuole rendere partecipi tutti della sua gioia,  
- non è severità che giudica o ira che deve essere placata.  
Se stai vivendo l’oppressione per la vita di cui intuisci i pericoli e le insidie, cerca nella comunione 
con il Padre la fortezza per decidere la fedeltà, per portare a compimento la tua vocazione. 
 
Gesù è Dio: pertanto il Suo amore è infinito.  
Grazie a questo c’è donato di potere essere in Paradiso già da adesso e di essere felici insieme al 
Signore in questo momento. Dobbiamo amare come Dio ci ama, aiutare come Dio ci aiuta, donare 
come Dio dona e servire come Dio serve.  
 
Quello che facciamo è soltanto una goccia nell’oceano ma se questa goccia non ci fosse, una pianta 
non la riceverebbe e tante gocce in un deserto, lo sappiamo, dissetano.  
Che questa Pasqua ti faccia capire l’importanza della compagnia di Gesù nelle nostre solitudini e 
sofferenze come l’importanza delle piccole cose per i grandi cambiamenti.  
Dio è pane, nutriti! 
Dio è amore, godine! 
Dio è per sempre, rasserenati, il meglio ha d’avvenire! 



26 

“Signore Gesù, 
in questo Giovedì Santo voglio restare con te. 
Voglio lasciarmi lavare da te, accogliere il tuo servizio e imparare a servire. 
Voglio nutrirmi del tuo corpo, riconoscerti nell’Eucaristia e negli affamati d’amore. 
Voglio vegliare con te nell’ora della prova, anche se il sonno e la paura mi tentano. 
Aiutami a non fuggire dalla croce che salva, 
a non tradire con il silenzio o con l’indifferenza, 
ma a vivere con gratitudine e fedeltà questo amore che non si ritira mai. 
Amen.”24 
 
 

Venerdì Santo 
 

La Croce 
 
 
Il “mistero” della Croce è in sé il mistero della salvezza, perché nella croce l’amore viene 
innalzato. Questo significa l’elevazione dell’amore al punto supremo nella storia del mondo: nella 
croce l’amore è sublimato e la croce è allo stesso tempo sublimata attraverso l’amore. E dall’altezza 
della croce l’amore discende a noi. In fondo, se guardiamo alla Croce, la parola che viene subito in 
mente è appunto “mistero”.  
 
Un mistero che diviene anche follia.  
È san Paolo di Tarso a dichiararlo. Lo spiega bene il teologo Hans Urs von Balthasar: 25«Follia è una 
parola usata da san Paolo per mettere in evidenza che la saggezza di Dio, manifestata soprattutto 
nella Croce del Signore, oltrepassa e contraddice ogni saggezza puramente umana e a quest’ultima 
può apparire come insipienza, come follia. “La follia di Dio è più sapiente degli uomini e la 
debolezza di Dio è più forte degli uomini” (1 Cor 1, 25). Tutto è racchiuso in quel «oltrepassa e 
contraddice ogni saggezza puramente umana»: l’umanità, dunque, di fronte a questo mistero non 
può che avere difficoltà nel comprenderlo. È disorientata davanti alla Croce perché non ne 
comprende il senso. 
 
Quale sconvolgente mistero è la Croce!  
Dopo aver a lungo meditato su di esso, san Paolo così scriveva ai cristiani della Galazia:  
“Quanto a me non ci sia altro vanto che nella croce del Signore nostro Gesù Cristo, per mezzo della 
quale il mondo per me è stato crocifisso, come io per il mondo” ( Gal 6,14).  
 
Se si pensa alla Croce, diviene spontaneo andare con il pensiero alla Vergine Maria.  
«Contemplando sul Calvario il Figlio morente, Ella aveva infatti capito che il “vanto” della sua 
maternità diventava in quel momento il suo culmine, partecipando direttamente all'opera della 
Redenzione. Aveva inoltre capito che ormai il dolore umano, fatto proprio dal Figlio crocifisso, 
acquistava un valore inestimabile. Oggi, dunque, la Vergine Addolorata, ritta accanto alla Croce, 
con la muta eloquenza dell'esempio, ci parla del significato della sofferenza nel piano divino della 
Redenzione». 26 

 
24 Dal Blog DadaWord di Dada.  
25 Meeting di Rimini nell’edizione del 1984 
26 Giovanni Paolo II, durante l’Angelus del 15 settembre 1991 



27 

Santa Pasqua 
 

Il sorgere della speranza 
 

 
L’ultimo sabato di Cristo sulla terra conferma il primo sabato della storia: Dio riposa e 
contempla ciò che ha fatto. Nel sepolcro Dio riposa, dopo aver ricreato il mondo e l’uomo in lui, 
fatto e disfatto della materia del mondo e dell’uomo. Ha rinnovato dall’interno gli atomi, le 
stringhe, con la vera particella di Dio, l’Amore che non può essere isolato da nessun acceleratore 
perché è l’acceleratore di quelle particelle (Amor che move, il Sole e l’altre stelle), non può essere 
ulteriormente diviso perché è l’elemento degli elementi, la sostanza di tutta la tavola periodica. 
Dio impadronendosi da dentro di ogni atomo di materia lo rende nuovo, ogni atomo adesso 
appartiene alla vita di Dio e non può più decadere: è salvo. Ma che gran lavoro è costato tutto 
questo. 
 
Il centro del “buco nero divino” è la figura di Cristo: attorno a lui trionfa il non-colore della 
solitudine e del male, egli diventa un buco nero al contrario, inghiotte tutto il buio della storia 
per ridare luce a noi.  Non fa forse questo la Parola? Dare luce alle cose e dare alla luce le cose. Attira 
tutto il buio a sé e ci restituisce la luce nella quale possiamo riconoscere (conoscerlo di nuovo e 
come nuovo) il nostro volto. Come si riposò dopo aver creato, adesso riposa dopo aver ricreato.  
C’è un unico sabato, adesso, in cui Dio, guardando tutta la storia, vede il suo riposo nel giardino 
della nuova creazione. C’è un gran silenzio nel giardino, attorno a quel sepolcro. 
 
Eppure, proprio quando sembra che Dio riposi, egli opera più di ogni altro giorno perché le ricrea 
e le fa risorgere. Il riposo di Dio è la restaurazione continua della bellezza, la ricreazione 
inesausta della bellezza, tutto più bello di prima. Con la Pasqua una creazione nuova comincia 
a ergersi (è il popolo dei santi, è la Civiltà dell’Amore), sottile, silenziosa ma inarrestabile, da quel 
corpo distrutto coinvolgendo, insieme alle cose che in noi marciscono, chi a lui si volgerà. Nelle 
mani del Padre riposa il Figlio per tutto quel sabato ma intanto, quelle stesse mani, operano su 
ogni elemento di quel corpo e quindi della realtà, rinnovandola da dentro. E questo vale per 
tutti i nostri sabati di dolore, attesa e prostrazione.  
 
Nelle tue mani consegno il mio spirito», dice il Figlio al Padre. Ecco io faccio nuove tutte le cose», 
risponde il Padre al Figlio, ricevendo nella sua vita incorruttibile la materia e lo spirito del Figlio 
e, attraverso di lui, quella di chi a lui si unirà, credendo in lui e lasciandolo entrare nella propria 
camera del cuore.  
«Io salirò fino ai piedi della Croce,  
mi stringerò al corpo freddo, al cadavere di Cristo con il fuoco del mio amore,  
lo schioderò con i miei atti di riparazione e con le mie mortificazioni,  
lo avvolgerò nel lenzuolo nuovo della mia vita limpida,  
e lo seppellirò nel mio cuore di roccia viva,  
dal quale nessuno me lo potrà strappare e lì, Signore, puoi riposare farmi risorgere»27. 
Tutto è rinnovato da dentro, oggettivamente e lo sarà anche soggettivamente grazie a chi aderirà: «completo 
nella mia carne quello che manca ai patimenti di Cristo».  

 
2 Liberamente ripreso da San Josemaría Escrivá, “Via Crucis, XIV stazione”. 



28 

Potremo se ci volgeremo a lui riconoscendo tutta la nostra tenebra, perché sia soggettivamente e 
progressivamente rischiarata, perché la tenebra è inversamente proporzionale alla croce: «Vedo 
ora nella notte triste, imparo, so che l’inferno s’apre sulla terra, su misura di quanto, l’uomo si 
sottrae, folle, alla purezza della Tua passione».28 
 
Quel corpo è di un morto ma la morte è solo riposo  
Quel corpo distrutto dalla violenza umana, senza apparenza né bellezza per attirare lo sguardo, 
ha in sé tutta la bellezza possibile, perché adesso la bellezza porta su di sé anche i segni 
dell’incompiutezza: dolore, solitudine, tristezza, malattia, ferita, sangue, abbandono... tutto è bello 
adesso, perché quel corpo distrutto contiene dentro di sé tutto ciò che è brutto al mondo, 
trasformato da dentro, cioè realmente.  Se solo poi ci soffermassimo a considerare che cosa è 
significato per l’arte (e quindi per la vita) aver reso bello un crocifisso. L’essenza del cristianesimo 
è la contemplazione del volto del Dio crocifisso. Stiamo accanto a lui come in quel venerdì sul 
Calvario, così oggi nelle infinite croci, dove Cristo è ancora crocifisso nei suoi fratelli, nella sua 
carne dolente e santa. Come con Gesù, Dio non ci salva dalla sofferenza ma nella sofferenza; non 
ci protegge dalla morte ma nella morte. Non libera dalla croce ma nella croce. Gesù entra nella 
morte com’è entrato nella carne, perché nella morte entra ogni figlio dell’uomo. E la attraversa, 
raccogliendoci tutti dalle lontananze più perdute per tirarci fuori, trascinandoci con sé, in alto, con 
la forza della sua risurrezione. 
 
Che bella ora la vita! 
Si è bella la vita perché: “Tu cammini, Signore, stasera accanto a me, Il Tuo costato aperto, è come 
un grande sole, le Tue mani tutt'intorno palpitano di scintille. Sì, perché la Settimana Santa non è 
una pallida commemorazione di eventi accaduti duemila anni fa in una remota provincia 
dell'Impero Romano. È una presenza sempre viva che incrocia storia ed eternità, memoria e 
presenza, morte e vita, Dio e uomo. Anche l'ordinaria miseria metropolitana coi suoi santuari 
profani. può essere segnata e trasformata».29 
 
Tutta la nostra vita è trasformata dalla resurrezione di Cristo ma occorre immergerci in questo 
grande mistero: «Cerco per tutta la storia, il Tuo Corpo, cerco la Tua profondità...dalla vita passare 
nella morte è questa l'esperienza, l'evidenza. Attraverso la morte passare nella vita è questo il 
mistero.»30 E noi siamo qui a cercare di penetrare questo grande mistero. Ma questo mistero va 
penetrato con sapienza perché: “la sua dolcezza difende aspra con i rovi la mora e sfugge con 
l'ombra alle rapaci dita di chi avido la cerca senza amicizia. Così la gloria sulla cima del Calvario.31  
 
Occorre l’amicizia con Cristo per penetrare il suo mistero, dobbiamo rompere con decisione 
con gli idoli, per penetrare il mistero della resurrezione: attraverso la morte passare nella vita è 
questo il mistero. Ama e lo vedrai perché l’Amore si svela nell’amore.  

 
 
 
 
 

 
28 G. Ungaretti, “Mio fiume anche tu”. 
3Liberamente ripreso da Cedras. 
4 Karol Wojtyla. 
5 Marcello Camillucci. 



29 

Santa Giulia 
22 maggio 

 

La forza dei martiri cristiani 
 
 
"Erano deboli, fragili e peccatori come noi ma grazie alla preghiera hanno potuto essere dei veri 
testimoni di Cristo con la vita e con il sangue". La storia mostra che nei momenti di persecuzione 
il cristiano non mette in campo strategie di sopravvivenza ma si preoccupa solo di cercare 
salvezza in Cristo attraverso la preghiera e i sacramenti. Tutto il resto lo farà Lui. 
 
La preghiera nella vita di Cristo e dei cristiani e soprattutto quelli perseguitati è la sorgente di 
forza che si riceve in dono per testimoniare l’amore, la verità e la buona notizia evangelica con 
coraggio e determinazione, come Gesù in croce. Infatti, attraverso la preghiera Gesù è riuscito a 
confrontare i suoi nemici, abbracciare la sua croce, “dare la sua vita per” in riscatto per molti (Mt 
20,28) e perdonare dalla croce i suoi crocifissori, dicendo: “Padre, perdona loro, perché non sanno 
quello che fanno” (Lc 23,34). Un'altra preghiera di Gesù dalla croce è: «Dio mio, Dio mio, perché 
mi hai abbandonato?” (Mc 15,34). Questa preghiera di Gesù, come sappiamo è presa dal salmo 22 
(v. 2). Questo salmo comincia con questo grido di sofferenza e di dolore ma finisce con canto di 
gioia e di lode.32  
 
La preghiera dei perseguitati, ci insegna come anche noi dobbiamo pregare e mettere tutta la 
nostr afiducia nel Signore come fanno i cristiani perseguitati e soprattutto i martiri. Loro 
prendono la loro forza e il loro coraggio dal loro rapporto con Dio, concretizzato nella preghiera 
e nell’opera di evangelizzazione. Ho avuto il dono di conoscere delle persone che hanno vissuto 
il martirio per Cristo, una per tutte il cardinale vietnamita Van Tuan. Loro erano come noi deboli, 
fragili e peccatori ma grazie alla preghiera hanno potuto essere dei veri testimoni di Cristo con la 
vita e con il sangue.  
 
Così è stato Padre Ragheed Ganni, sacerdote iracheno di Mosul, che nonostante tutti i pericoli e 
le minacce di morte che riceveva per quasi cinque anni, ha potuto resistere e ha rifiutato di 
chiudere la chiesa, dicendo nelle sue ultime parole prima d essere sparato ed ucciso insieme ad 
altri tre giovani suddiaconi, suoi compagni: Waheed, Basman e Ghasan. Le preghiere di Padre 
Ragheed erano in modo particolare: l’eucaristia, il rosario e le preghiere personali. per quanto 
riguarda l’importanza dell’eucarestia egli, al congresso eucaristico di Bari nel 2005, ebbe a dire:  
 
«Qualche volta io stesso mi sento fragile e pieno di paura.  
Quando, con in mano l’Eucarestia, dico le parole ‘Ecco l’Agnello di Dio, che toglie i peccati del mondo’, 
sento in me la Sua forza: io tengo in mano l’ostia, ma in realtà è Lui che tiene me e tutti noi, che sfida i 
terroristi e ci tiene uniti nel suo amore senza fine. In tempi tranquilli, si dà tutto per scontato e si 
dimentica il grande dono che ci è fatto. L’ironia è proprio questa: attraverso la violenza del terrorismo, 
noi abbiamo scoperto in profondità che l’Eucarestia, il Cristo morto e risorto, ci dà la vita. E questo ci 
permette di resistere e sperare». 

 
32 Cfr.: Tratto da Acs, di Rebwar Audish Basa, "Un Sacerdote Cattolico nello Stato Islamico”. 
 
 



30 

Un esempio delle sue preghiere personali è la preghiera l’ha chiamata “La mia ultima preghiera”. 
Egli ha scritto questa preghiera a Mosul il 12 ottobre 2006, dopo aver partecipato al funerale di un 
suo amico sacerdote siro-ortodosso che si chiamava Padre Paulos Eskander. I terroristi islamici 
avevano rapito Padre Paulos alle ore 15.05 del 9 ottobre 2006 a Mosul. L’11 ottobre è stato 
decapitato dopo orribili torture. Ecco le parole del “La mia ultima preghiera”:  
«Signore, non penso che gli altri vedranno questa mia preghiera come la preghiera pronunciata da un 
pessimista, perché tutti mi conoscono come un ottimista. E forse per un attimo si sono dimenticati e si sono 
chiesti il perché del mio ottimismo, soprattutto quando mi hanno visto nei miei momenti più difficili, 
sorridente, incoraggiante e capace di sostenere il prossimo. Però, quando ricorderanno i tempi di angoscia 
che ho vissuto e le difficoltà che ho affrontato – angoscia e difficoltà che hanno mostrato quanto debole io sia 
e quanto potente sia Tu – sapranno, o Signore mia speranza, che ho sempre parlato di Te, perché Ti ho 
conosciuto veramente e Tu sei stato la ragione del mio ottimismo, persino quando ho compreso che la mia 
morte si avvicinava. (..)Tu sai meglio di me in quale tempo viviamo ormai. E io sono un uomo ... e so quanto 
debole sia l’essere umano. Voglio che Tu sia per me la forza (..) Aiutami a non abbattermi e a non arrendermi 
per paura della mia vita, perché io voglio morire per Te, affinché io possa vivere in Te e con Te. Ora sono 
pronto ad incontrarTi. Aiutami a non essere debole nel momento della tentazione, perché Ti ho detto che 
conosco l’essere umano, ma Ti ho detto anche che conosco Te. O, mia forza... o mia capacità ... o mia 
speranza». 
 
«Nel nostro secolo di scarsa fede, di diffuso scetticismo, il cristianesimo viene giudicato, 
guardando ai cristiani. Nei secoli precedenti il cristianesimo veniva giudicato per la sua verità 
eterna, la sua dottrina, i suoi precetti. Il nostro secolo è troppo assorbito dall’uomo e dall’umano. 
Oggi sono i cattivi cristiani con la loro vita incoerente ad offuscare il cristianesimo».33 Quanto è 
facile oggi allontanarsi da Cristo scegliendo il bene e non Cristo: definire il bene e il male 
secondo la fede cristiana rimanda necessariamente alla persona e all’opera di Cristo. Il bene (come 
il bello e il vero) può ingannare se non ci rende conformi a Cristo e può anche nascondere un suo 
tradimento. Se c’è una bellezza che non salva ma lega alla materia e se c’è una verità che non salva 
perché divinizza l’idea, c’è anche un bene che non salva perché assolutizza il servizio invece 
della relazione con Dio. Padre Ragheed Ganni non è morto per testimoniare il valore delle sue 
idee né della libertà religiosa, bensì per Cristo! Come distinguere allora tra «vera e falsa bontà»? 
Tra filantropia e carità direbbe San Paolo? La filantropia non serve a niente ci ricorda l’apostolo 
delle genti. Anche se io dessi tutto me steso per gli altri ma se non ho la carità, non sono nulla.  
 
Santa Giulia 
Ci educhi a evitare il bene senza Cristo come può accadere quando doniamo all’altro “pacchi 
viveri” ma non Cristo. Quando si svolge un servizio di volontariato per filantropia ma non per 
carità ovvero senza annunciare loro il Vangelo di Cristo, senza invitarli a sedere con noi alla mensa 
dell’Eucarestia. “Charitas Christi urgete nos” è il motto del Beato Cottolengo (immense sono state 
e sono tutt’ora le opere sociali che portano al suo nome) ma tutto ancora oggi, viene fatto con 
Cristo nel cuore, sulle labbra, nelle mani e mentre altri confratelli o consorelle, sono in adorazione 
eucaristica perpetua: lo hanno testimoniato qui a Livorno le suore del Cottolengo nel nostro 
ospedale. 
 
 
 

 
33 Liberamente ripreso da Nikolaj Berdjaev,  filosofo russo (1874–1948). 
 



31 

Corpus Domini 
 

L’Eucarestia, pozzo della speranza 
 
 
Scrive il poeta Davide Rondoni: 
Dammi il tuo pozzo se vuoi darmi la tua speranza.  
“La tua occhiata che non svanisce.  
Dammi il tuo costato aperto come il relitto di una nave nell'azzurro.  
I tuoi occhi senza fondo.  
Dammi un canto che non finisce mai.  
Uno stormo che sia visibile da lontanissimo.  
Dammi una stella che non tramonta.  
Non dirmi “bisogna sperare”.   
Ho in me stesso così tanti buoni motivo per non farlo...  
Allora o mi alzi il mento come faceva mia madre da piccolo e in mezzo ai capricci e alle lacrime mi 
faceva vedere l'infinita beltà del suo volto. Altrimenti sarebbe come lo stupido ottimismo 
sbandierato dai media, quello slogan, che oggi ci appare sinistro, di “andrà tutto bene”. Se vuoi che 
il povero speri, lascia il tuo bacio di cielo bruciarmi per sempre sulle labbra. La speranza è una 
benzina per vivere il presente, pieno di desiderio, non un ottuso – quando non cinico e grottesco – 
ottimismo sul futuro. La speranza è una benzina ed è un orizzonte con cui si vive il presente. Viene 
da un dono inesauribile e dal contraccolpo che tale dono provoca. Abbiamo bisogno di miracoli 
per sperare. Perché non ci basta il miracolo di vivere. E occorre che qualcuno ci tiri su il mento, che 
uno sguardo si apra sul nostro petto, che un grido infinito di croce e di vittoria muova le onde della 
nostra anima quando s’immobilizza. Occorre lo scandalo infinito della risurrezione, del mistero 
Pasquale che brilla disseminato in certi occhi di clausura. Nel Vangelo è detto che il Dio Risorto che 
cammina accarezzando le spighe nei campi e i bambini lungo la strada, è venuto per dare speranza 
ai miseri.”34 
 
Nel Nuovo Testamento il viatico dell’errante, si chiama Eucaristia.  
Un «nutrimento del nostro spirito, che però si realizza attraverso il nutrimento del corpo, attraverso 
la «fame eucaristica» (Simone Weil) e la sete (Amélie Nothomb). L’Eucaristia è il «vincolo 
sostanziale» (Maurice Blondel) che instaura un legame profondo, autentico, inscindibile fra l’Eterno 
e il tempo; Dio e l’uomo e fra di noi costituendo la nostra “fratellanza”. È il vincolo di sostanza che 
lega l’Eternità al tempo, l’umanità a Dio, noi agli altri. Di questo vincolo ha bisogno il viandante, che ha 
attraversato la soglia del dolore e del distanziamento e finalmente può sedere alla mensa. Il gesto eucaristico, 
che siamo chiamati a vivere in un’autentica vita eucaristica, è il senso più profondo della festa che 
celebriamo: il Corpus Domini e il grande poema del Santissimo sacramento, Paul Claudel, ci aiuta a 
riconoscere «un Dio mangiabile e bevibile»: «lo mangerete tutto intero, come è scritto nel libro 
dell’Esodo (in riferimento all’agnello pasquale).  Tutt’intero lo farete passare dentro. Non più per i vostri 
sguardi, ma per il vostro nutrimento». 
 
Grazie a Dio, nei momenti più bui della storia dei nostri popoli emergono sempre voci, gesti, 
dinamiche e persone che, guidate dallo Spirito, come un faro nella notte, non smettono di 
indicarci il cammino.  Ne è un esempio sant’Oscar Arnulfo Romero (1917 - 1980), arcivescovo di 

 
34 Liberamente ripreso da un testo di Davide Rondoni. 



32 

San Salvador dal 1977 al 1980. Con il suo annuncio del Vangelo e la sua denuncia delle ingiustizie 
subite, rifiutò la violenza rivoluzionaria. Sapeva come raggiungere gli emarginati, accogliendo 
Cristo nelle madri dei desaparecidos, nei contadini sfruttati ed espropriati. Subì il calvario della 
persecuzione, mentre celebrava la Messa nella cappella dell’Ospedale della Divina Provvidenza. 
Vero “Corpus Christi”! 
 
A noi oggi non c’è chiesto il martirio del sangue ma di fare la scelta per i poveri a partire 
dall’eucarestia domenicale. Se ci può essere un modo di celebrare l’eucaristia che esclude il povero, 
c’è anche un modo semplice di celebrare la liturgia grazie al quale il povero non è escluso ma si sente 
accolto e si trova a suo agio, dunque riconosciuto nella sua dignità umana e cristiana.  L’assemblea 
liturgica cristiana è il luogo dove il povero deve essere accolto, riconosciuto e perfino onorato. 
Quest’accoglienza non si esaurisce certamente in una semplice questione di posti da assicurare per 
tutti ma è un’accoglienza che si esprime nello stile stesso della celebrazione. Uno stile semplice e 
tuttavia nobile, che narrando la bellezza di Dio e non umilia la povertà del povero. Cristo è il pane 
di Dio che ci affratella e ci riconcilia affinché chiunque cammina con noi, non sia più un estraneo ma 
sia riconosciuto come prossimo e compagno di viaggio. E dalla tenda dell’Eucaristia, dall’offerta 
della vita perché altri abbiano vita, dal perdono dei persecutori proprio là dove si consuma la loro 
violenza, la presenza del Signore genera comunità cristiane in cui s’impara sempre di nuovo a fare 
del dialogo, della riconciliazione e della pace il cammino per la guarigione di questo mondo ferito 
da odio, inimicizia ed egoismo. Non dobbiamo privare i poveri di questa immensa ricchezza 
perché più semplice, fare gli assistenti sociali che trovare le vie per l’annuncio del Vangelo al 
povero! 
 
“La più grave povertà è non conoscere Dio”, ha affermato recentemente Papa Leone XIV. È questo 
che ci ricordava Papa Francesco quando in “Evangelii gaudium” (n°200) scriveva: «La peggior 
discriminazione di cui soffrono i poveri è la mancanza di attenzione spirituale. L’immensa 
maggioranza dei poveri possiede una speciale apertura alla fede; hanno bisogno di Dio e non 
possiamo tralasciare di offrire loro la sua amicizia, la sua benedizione, la sua Parola, la celebrazione 
dei Sacramenti e la proposta di un cammino di crescita e di maturazione nella fede».  
 

02 giugno 
Ordinazione diaconale 

Una storia di redenzione                                                                        
per operare nell’ospedale da campo che è la Chiesa 

 
Carissimo Franco, 
 
“Se sapessimo quanto il Signore ci ama, moriremmo di gioia. Non credo che ci siano cuori così duri da non 
amare vedendosi tanto amati. Solo colui che è fondato nella carità, è disposto a morire per amore di Dio e per 
la salvezza delle anime poiché è privato dell'amor proprio. Infatti colui che è nell'amor proprio non è disposto 
a dare la vita.”35 
 
La Provvidenza ti ha condotto in questa Chiesa di Livorno per farti prossimo come Gesù.Dio, in 
Gesù, si fa prossimo dell'umanità bisognosa. Tu oggi sarai ordinato a Cristo Servo. Gesù è il Figlio 
di Dio fatto uomo. Egli ci rivela Dio. Ma che volto prende Dio in Gesù? Il volto dell'uomo. Ebbene, 

 
35 Santo Curato D’Ars. 



33 

quest’uomo, che è il Figlio di Dio, si fa vicino a chi soffre: non c'è pagina del vangelo in cui Gesù non 
sia vicino ad un ammalato, ad una persona che soffre, a chi ha il cuore desolato, proprio per far 
sentire la vicinanza a Dio. Dio, in Gesù, si rivela come colui che ama, che è spinto dal suo cuore a 
farsi vicino cioè «prossimo» dei bisognosi. Vicino anche alla sofferenza interiore, non solo al bisogno 
di cose, di salute, di vita. Gesù, in tutta la sua vita, non ha fatto altro che rivelarci questo volto di 
Dio. Pensate al capitolo 13 di Giovanni: la lavanda dei piedi. Gesù mette il vestito del servitore e a 
Pietro, sconvolto di fronte a questo gesto, dice: «Pietro, se non hai ancora capito questo di me, non 
hai capito proprio niente; e fra me e te non c'è nulla da spartire». Pietro non aveva capito che quello 
era il segno più grande dell'identità di Gesù, di un Dio che si era fatto prossimo, al punto da farsi 
servo. 
 
Nel vangelo di Luca si trova che Dio si farà servo e ci servirà anche alla grande mensa del regno 
(Lc 12,37).  Gesù chiede ai suoi discepoli di fare lo stesso rGv 13,15). Ricordo appena la parabola del 
buon samaritano. È Gesù che spiega questa parabola e ci fa capire cosa si significhi farsi prossimo: 
passando accanto a colui che ha bisogno, ci si ferma, si lasciano le proprie occupazioni, si sosta 
accanto, si ascolta e poi ci si prende sulle spalle chi è ferito. Questo è farsi prossimo! Dio è come quel 
«maledetto» samaritano.  Dio in Gesù si è fermato, e Gesù dice: «Voi dovete fare altrettanto» 
(Lc10,37). 
 
Il cristiano? Dovrebbe essere la memoria del Signore Gesù.  
Deve fare memoria del Signore Gesù, deve cioè comportarsi come avrebbe fatto lui. E la cosa più 
evidente di Gesù è che egli si è fatto vicino a tutte le povertà e le miserie, a tutti gli squallori morali. 
Un giorno, nel Tempio, gli trascinano davanti una donna, condannata alla lapidazione, distrutta. 
Gesù non la schiva, le va vicino, la tratta con amore e la salva non con il buonismo, “non è niente 
tutto andrà bene” ma facendole riconoscere il suo peccato e intraprendere un percorso di salvezza: 
“Nessuno ti ha condannata?» Ella rispose: «Nessuno, Signore». E Gesù disse: «Neppure io ti 
condanno; va' e da ora in poi non peccare più». (Giovanni 8,11). Il vero dramma è il peccato, 
fallimento della vocazione originaria dell’uomo, esso, il peccato, lo distoglie dal suo cammino verso 
la vita eterna e la vittoria sulla morte. “Che gioverà infatti all'uomo guadagnare il mondo intero, se 
poi perde l'anima sua?” (Mc 8,36).36 
 
Una povertà ci attanaglia: quella spirituale.  
La tecnocrazia, l’individualismo filosofico con l’Ideologia Gender fusasi con la “Cancel Culture”, ha 
prodotto una società che stravolge l’antropologia e fa dell’uomo una bestia, un animale da poter 
sopprimere come qualsiasi altro mammifero. Afferma Papa Francesco: “Ritengo che si tratti di una 
forma di colonizzazione ideologica, che non lascia spazio alla libertà di espressione e che oggi 
assume sempre più la forma di quella “Cancel culture”, che invade tanti ambiti e istituzioni 
pubbliche. Si va elaborando un pensiero unico – pericoloso – costretto a rinnegare la storia o peggio 
ancora, a riscriverla in base a categorie contemporanee.”37 Tutta giocata sull’immanenza, rassegnata 
alla morte, ha costruito i miti del nulla, del caso, della fine, quasi una nuova apocalittica. Questa 
nuova bestia apocalittica però non c’è la fa a frenare il desiderio della libertà dopo la fine, della vita 
dopo la morte. Infatti dopo i suicidi assistiti, abbiamo udito e letto frasi come queste: ora è nella pace, 
ora vola in cielo libero, ora ha smesso di soffrire! Oppure come in occasione della morte improvvisa 
di una giovane attrice: un angelo è andato in cielo troppo presto, riposa in pace Charlbi. Spero che 
il paradiso sia come tu lo abbia sempre immaginato. C’è il desiderio del Paradiso ma persa la 

 
36 Liberamente ripreso da un testo di S.E. Card. M. Cé, dal libro “Betania" p. 655. 
37 Papa Francesco al Corpo Diplomatico,10.1.22 



34 

Speranza cristiana per vincere la sofferenza ci si illude che la morte sia la liberatrice, la pace, sia 
pure nel dissolvimento del se.  
 
Diaconato il servizio come stile 
Papa Francesco afferma dei diaconi: siete «servi premurosi che si danno da fare perché nessuno sia 
escluso e l’amore del Signore tocchi concretamente la vita della gente». 
Prima di tutto sii umile, rimani quello che sei, non assumere giammai atteggiamenti supponenti; è 
triste vedere un diacono che vuole mettersi al centro del mondo: sia la liturgia o la pastorale. Abbi 
equilibrio, Franco non dice mai di no, non si tira indietro a nessuna proposta o richiesta ma al 
contempo non ne viene risucchiato perché comunque riesce a trovare nella preghiera lo spazio per 
lui e Gesù. Questo il suo equilibrio! Abbi dolcezza nell’affrontare gli arrabbiati, discernimento per 
saper leggere nei cuori. Il sorriso nel trasmettere Cristo. 
In secondo luogo, sii un bravo padre. Sarà una consolazione anche per le coppie in crisi. Potranno 
pensare: guarda un po’ il diacono, è contento di stare con noi e con i poveri ma anche con i figli, è 
molto importante! Fare tutto con gioia, senza lamentarsi: è una testimonianza che vale più di tante 
prediche.  
Infine, il terzo atteggiamento: sii una «sentinella». In sostanza, non solo che tu sappiano stare con 
i poveri ma «avvistandoli, incontrandoli aiuti la Comunità cristiana ad accogliere Gesù nei poveri, 
nei lontani mentre Egli bussa alle nostre porte attraverso di loro. Ha recentemente affermato Papa 
Leone XIV parlando al clero: «Essere di Dio – servi di Dio, popolo di Dio – ci lega alla terra: non a 
un mondo ideale, ma a quello reale. Come Gesù, sono persone in carne e ossa quelle che il Padre 
mette sul vostro cammino. A loro consacrate voi stessi, senza separarvene, senza isolarvi, senza fare 
del dono ricevuto una sorta di privilegio. L’amore di Cristo che ci possiede è un possesso che libera 
e che ci abilita a non possedere nessuno. Liberare, non possedere. Siamo di Dio: non c’è ricchezza 
più grande da apprezzare e da partecipare. Abbiate vite conosciute, vite leggibili, vite credibili, Non 
importa essere perfetti, ma è necessario essere credibili. Così insieme ricostruiremo la credibilità di 
una Chiesa ferita, inviata a un’umanità ferita, dentro una creazione ferita». 
 
 
 

8 settembre  

Natività di Maria: la speranza germinerà 
 
 
Storia della nascita di Maria 
Le informazioni che abbiamo riguardo a Gioacchino e Anna genitori di Maria derivano 
dal Protovangelo di Giacomo, un testo apocrifo escluso dal canone delle Sacre Scritture. Similmente 
il Vangelo dello pseudo-Matteo, scritto in latino nel VIII-IX secolo, accenna ai genitori di Maria. 
Nei Vangeli di Luca e Matteo ci sono brandelli d’informazioni che ci permettono di ricostruire 
almeno in parte l’infanzia della Vergine.  
 
 
Origine della festa nella storia della chiesa 
 Come tutte le altre feste mariane più antiche, anche questa affonda le sue radici in Oriente, nella 
città di Gerusalemme dove il Proto evangelo di Giacomo colloca la nascita della Vergine e la 
tradizione popolare pone la sua casa natale presso la piscina probatica. In questo luogo fu eretta nel 
v secolo una chiesa la cui dedicazione diede origine alla festa liturgica.  



35 

La data dell’8 settembre sembra essere in relazione a un calendario, il Menologium Basilianum, che 
nei primi giorni di questo mese poneva l’inizio dell’anno ecclesiastico. In tale contesto la nascita di 
Maria veniva a essere interpretata come un inizio, come la stella del mattino che annuncia il Sole di 
giustizia. Il primo documento che attesta con sicurezza la festa è un inno di Romano il Melode (556) 
che mette in versi il racconto apocrifo della nascita della Vergine. In Occidente troviamo la prima 
testimonianza in un calendario del VII secolo. In questo stesso periodo la festa doveva essere già 
presente anche a Roma poiché Sergio I (687-701) la dotò di una processione come la Purificazione, 
l’Annunciazione e la Dormizione.  
 
La speranza germinerà 
Oggi celebriamo la Madonna, Madre di Dio, nel mistero della sua nascita, piena di grazia. Evento 
familiare, intimo, discreto, destinato però ad illuminare, con grande speranza e promessa, tutto il 
mondo e tutta la sua storia. La nascita di Maria è il segno che Dio ha preparato per noi la salvezza: 
per questo ha preparato il corpo e l'anima della madre di Gesù, che è anche madre nostra.  
Questo giorno indica che è vicino il Messia, il Salvatore. Per questo Maria è stata chiamata “Stella 
del Mattino”. L’aurora che precede e annuncia il sorgere del Sole: l’apparizione della grazia. La 
nascita di Maria precede e annuncia l’abbagliante e sorprendente venuta del Dio incarnato per noi 
nel suo seno benedetto, pieno di grazia. Maria è stata destinata dal disegno amorevole del Padre, a 
manifestare e dare alla luce Colui che dovrebbe incarnare in un modo unico e irripetibile, l’infinita 
misericordia della Santissima Trinità.  
 
La Natività di Maria afferma che la Speranza, Gesù, sta edificandosi la sua casa in mezzo al suo 
popolo. È motivo di grande gioia la nascita di quella che tutte le generazioni chiameranno benedetta 
e piena di grazia. Non dobbiamo mai, però, dimenticare il motivo per cui Maria sarà proclamata 
Beata. È a causa della sua fede, della sua docilità, della sua obbedienza alla Parola ; è per la sua 
umiltà. Questa è la vera grandezza di Maria, piena di grazia, confermata da Cristo stesso, quando 
una donna l’ha congratulata per aver allattato tale figlio. La donna proclama: “Beato il grembo che 
ti ha portato e il seno che ti ha allattato!”. E Gesù risponde: “Beati piuttosto coloro che ascoltano la 
parola di Dio e la osservano!” (Lc 11,27-28). Così, Gesù aiuta quella donna e tutti noi a capire dove 
si trova la vera grandezza di sua Madre e la vera felicità: nell’ascolto della Parola. Le famiglie 
cristiane prendano ispirazione da Lei. Nel Vangelo la Madre è ricordata con discrezione: la Madre è 
all'ombra del Figlio. Ma nessun luogo è più luminoso di questo. Le parole, che in altri suscitano 
stupore, in lei si faranno ascolto consapevole, pensoso e intelligente: il cuore gli indica tutto questo. 
In Lei ci sarà la tensione fra grandezza e piccolezza, gloria e povertà che costituisce l'ossatura 
dell'evento cristiano. In lei l'ascolto diventerà dunque un'interpretazione vera e propria che fa luce 
sul mistero di Gesù. Maria non è solo la Madre di Gesù, ne è anche la più profonda interprete. 
Lei non subirà gli eventi: li vivrà;  
non cataloga le parole: le penserà;  
non idoleggia i messaggi: li asseconderà;  
non sognerà le persone: si relazionerà nella verità di ciascuna.  
 
Soprattutto, il vangelo secondo Luca testimonia quello stile di Maria del serbare e meditare e 
confrontare: dalle sue azioni trasparisce una personalità, quella di Maria come la custode. E’ stata 
concepita e preparata proprio per questo: custodire il Verbo e donarlo al mondo. Maria è custode 
della totalità di Cristo per la grazia dello Spirito Santo. Cosa dobbiamo fare per mettere in pratica 
ciò che lo Spirito Santo ci ha voluto dire attraverso Maria ed il suo atteggiamento di credente e 
obbediente alla Parola di Dio? La risposta più valida non è nella nostra devozione, è nella nostra 
imitazione.  



36 

 
Oggi celebriamo il Giubileo delle famiglie 
Le famiglie imitino la santa famiglia di Gioacchino, Anna e Maria ma sia un’imitazione filiale!  
Per accogliere il Signore occorre fare silenzio fuori e dentro di noi e mettere tutto l’impegno possibile 
perché la preghiera sia fatta con cura e con calma anche e soprattutto in famiglia. Qualcuno potrebbe 
dire: Sì! Ma come possiamo fare per imitare Maria, la “piena di grazia? Innegabilmente Maria è piena 
di grazia dalla sua nascita. Ricordiamo, tuttavia, che Dio dà la sua grazia secondo la missione, 
secondo la vocazione. Dio nella sua bontà dona a ciascuno di noi le grazie necessarie e sufficienti, 
perché portiamo avanti la nostra vocazione personale e specifica che Egli stesso ci ha regalato. La 
grazia di Maria è proporzionale alla sua missione, ed anche la nostra. Noi possiamo portare avanti 
la nostra missione in questa Chiesa di Livorno come Olimpia Sgherri, come don Quilici, come il 
Beato Pio Alberto del Corona. Possiamo attuare gli Orientamenti Pastorali che questa sera vi 
vengono consegnati, perché con la Grazia di Dio, tutto posso! La missione è impegnativa ma con la 
compagnia di Cristo, come Maria, possiamo riuscirvi. Tutto posso in Colui che mi dà la forza (Fil 
4,12-14.19-20). 
 
Concedi, o Signore, a noi tutti, il dono della grazia celeste e poiché la maternità della beata Vergine 
ha segnato l’inizio della salvezza, la festa della sua nascita accresca in noi la pace e in ogni angolo 
del mondo a partire dalle nostre famiglie di cui oggi celebriamo il Giubileo. È miope, è falso, pensare 
di costruire sicurezza e pace per un popolo seminando odio, morte distruzione, vendetta. È 
demoniaco pensare che il male possa generare un futuro di pace, genera solo il silenzio del 
cimitero! Sosteniamo i nostri fratelli di Gaza e non solo, con la preghiera, con l’indignazione per 
l’odio e la cattiveria, con la generosità affinché almeno il cibo non manchi loro. Quando 
raccoglieremo questa sera sarà donato al Patriarca di Gerusalemme, cardinale Pizzaballa, perché 
porti lui personalmente, a Gaza, al parroco italiano dei palestinesi, i nostri aiuti. 
 
 
 
 

16 novembre  
Ordinazione diaconale 

 
 

Se vivi l’Eucarestia, vivi la carità, se ricevi doni 
 

 
 
Il profeta Malachia ci dice: “Allora tutti i superbi saranno come paglia, quel giorno venendo li 
incendierà. Per voi, invece, sorgerà il sole di giustizia“ ed ancora nel Santo Vangelo udiamo: 
“Verranno giorni in cui, di tutto quello che ammirate, non resterà pietra su pietra che non venga 
distrutta. Guardatevi di non lasciarvi ingannare. Con la vostra perseveranza salverete le vostre 
anime”. Perché possiamo essere ingannati? Perché bisogna perseverare, perché se uno si lascia 
andare a ciò che gli viene istintivo rischia di perdersi? La risposta la si trova meditando sull’essere 
dell’uomo fatto a somiglianza divina.  L’uomo seguendo ciò che è istintivo, lasciandosi andare, vive 
sempre più sotto la signoria del determinismo biologico, fa ciò che l’istinto, nel bene e nel male, gli 
suggerisce. E’ sempre più simile ad un essere biologico istintuale ovvero ad un animale. Il peccato 
agisce proprio qui: fa perdere la somiglianza divina e regredire allo stato istintuale, come una bestia. 



37 

E’ mantenendo la somiglianza divina che la persona può rimanere come Dio e vivere nel mondo 
divino ovvero nell’amore e nel dono e quindi vivere nella gioia, nella beatitudine ovvero con Dio 
per sempre in Paradiso.  
 
Carissimi Gianluca, Emanuele e Massimiliano ben sapete che Cristo è la forma della carità nonché il 
centro della liturgia cristiana. La liturgia celebra la relazione che Dio ha intrattenuto e continua a 
intrattenere con l’umanità in Cristo, nello Spirito santo e la carità è relazione con il prossimo e con 
Dio affinché l’uomo mantenga l’immagine e la somiglianza con Dio. La categoria della relazione è 
centrale nella liturgia come nella carità. Nell’economia cristiana l’essenza del culto non risiede nella 
ritualità, ma nella relazione con Cristo e pertanto è l’intera vita dell’uomo il luogo di culto: culto che 
dev’essere reale, personale, esistenziale, storico. 
 
Di cosa parliamo parlando di carità? 
Avviene spesso che il termine carità sia sentito come ciò che deve essere fatto, che la carità sia ridotta 
a generosità e dedizione verso gli altri. Spesso la carità, ma anche la vita cristiana tout court, sono 
ridotte al rango di relazione altruistica, alla dimensione dell’impegno sociale, della filantropia; 
dunque, a una dimensione orizzontale che può tranquillamente trascurare il suo fondamento 
teologico: “l’importante è fare il bene”. Oggi che ordiniamo tre diaconi permanenti è bene ricordare 
che la carità non la si fa, non la si produce, ma la si riceve e questo è ricordato perennemente alla 
chiesa dalla centralità, nella sua vita, dell’eucaristia. La carità ha in Dio la sua scaturigine e il suo 
approdo” (TMA 50). E dobbiamo comprendere che la partecipazione all’unico pane nell’eucaristia 
dice che non vi può essere comunione con Dio senza condivisione con i fratelli o, se si preferisce, che 
unica è la tavola dell’eucaristia e la tavola della carità. Eucaristia e carità sono lì mirabilmente unite. 
 
Secondo Giovanni Crisostomo la carità non è che il prolungamento del mistero eucaristico; per lui 
la responsabilità del povero e del bisognoso si inscrive nel mistero eucaristico, nel pane e nel vino 
condivisi: “Se ti accosti all'eucaristia, non fare nulla di indegno riguardo ad essa e non disprezzare 
il povero. Cristo non ha escluso nessuno, quando ha detto: ‘prendete e mangiate’. Ha dato il suo 
corpo ugualmente a tutti, e tu non gli dai nemmeno un volgare tozzo di pane”.  
Vi è un’intrinsecità fra la presenza di Cristo nel mistero eucaristico e la sua presenza nel povero: 
colui che ha detto: ‘Questo è il mio corpo’ ha anche detto: ‘Mi avete visto affamato e non mi avete 
dato da mangiare. Ciò che vi siete rifiutati di fare ad uno solo di questi piccoli voi l'avete rifiutato a 
me’”.  
Sempre il Crisostomo esorta a “onorare il giorno del Signore ... soccorrendo con generosa 
abbondanza i fratelli più poveri, mettendo da parte qualcosa nel giorno del Signore per l’assistenza 
ai poveri” , chiede che “si santifichi la domenica con doni ai poveri, con la pacificazione delle contese, 
con giudizi giusti, con la pace, la misericordia gli uni verso gli altri”. Inoltre, si richiede in modo 
pressante che si facciano visite ai malati e ai prigionieri, si accolgano i senza casa, i pellegrini e i 
viandanti. La comunità cristiana deve diventare sempre più sensibile al povero, sviluppare e 
diffondere la sensibilità verso i poveri e la coscienza che il povero è sacramento della presenza di 
Cristo. Ciò è possibile se vivrà sempre più pienamente l’eucarestia. Nell’eucarestia “non si offrono 
a Dio tributi umani ma si porta l’uomo a lasciarsi inondare di doni; noi non glorifichiamo Dio 
offrendogli qualcosa di presumibilmente nostro - quasi che ciò non fosse già per principio suo! -, 
bensì facendoci regalare qualcosa di suo, e riconoscendolo così come unico Signore ... Permettere a 
Dio di operare su di noi: ecco la quintessenza del sacrificio cristiano”.  E poiché il dono di Dio 
celebrato nell’eucaristia è assolutamente incommensurabile e non contraccambiabile, l’unica 
risposta possibile all’uomo è la gratitudine. Un’etica eucaristica è un’etica incentrata, in primo luogo 
su questa attitudine di ringraziamento. Qui ogni comunità ecclesiale deve interrogarsi e non 



38 

accettare di lasciarsi definire dalle tante cose che vuole fare, ma semplicemente divenire ed essere la 
matrice in cui il cristiano viene accolto e amato, viene fatto crescere per diventare capace di amore.  
 
Carissimi Massimiliano, Gianluca e Emanuele, 
quest’oggi venite ordinati a Cristo per il servizio alla mensa eucaristica e a quella del povero. Se vivi 
l’eucarestia, vivi la carità, se ricevi doni. L’alba che porterete con la stola diaconale parla della 
resurrezione di Cristo e del suo dono sull’altare della croce, per la vita di tutti.  Giammai un diacono 
per la ritualità sia pure liturgica ne per la filantropia ma sempre all’insegna della carità, consapevole 
di come il luogo del dono, l’altare, è per tutti e tutti dobbiamo condurci in primis i prescelti dal 
Signore: i poveri.   
 
 
 
 

Solennità del Natale 
25 dicembre 

 

La vita? Una scintilla meravigliosa 
 

 
Natale è già la creazione! 
Egli stabilì di creare il mondo. Come lo pensò, come lo volle e come lo descrisse con la sua parola, 
così anche lo creò. Quale lo aveva progettato, tale lo realizzò. In astrofisica si parla di Progetto 
Intelligente che guida tutta la creazione e il suo evolversi odierno. 
Nel creare per mezzo della sua Parola (e Dio disse e così fu), Egli già ci rivelò il suo Verbo per mezzo 
del quale aveva creato tutte le cose. Iniziò a rendere visibile e accessibile il suo Verbo, la sua Parola 
e si relazionò con noi attraverso i patriarchi, i profeti, coinvolgendoci in un vortice di vita, di 
generatività, di dono, d’amore. 
Pronunziando una prima Parola, e generando luce da luce, presentò alla stessa creazione come 
Signore, il suo stesso Pensiero, il Figlio, e rese visibile colui che egli solo conosceva e vedeva in se 
stesso, ciò che prima era assolutamente invisibile per il mondo creato.  
Nel Natale a Betlemme Lo rivelò perché il mondo lo vedesse e così potesse essere salvato conoscendo 
la via della vita. Questi è la Sapienza. Tutto fu creato per mezzo di lui. 
Così, dunque, fu rivelato il Verbo di Dio, come dice il beato Giovanni: «In principio era il Verbo, e il 
Verbo era presso Dio e il Verbo era Dio. Tutto è stato fatto per mezzo di lui, senza di lui nulla è stato 
fatto» (Gv 1, 1. 3).  
 
Creazione e incarnazione. 
La creazione fonda la nostra vita, il nostro essere ed esistere. Ci trae dal pensiero di Dio per metterci 
dinanzi a Lui e farci suoi figli. 
La Natività fonda la nostra storia di rinascita e salvezza! 
Infatti “la nascita di un bambino, è l’evento per il quale una vita superiore, si genera da una vita 
inferiore. Il generato è più del generante. Abbiamo bisogno che il Natale ci ricordi questa verità, ce 
ne dia consapevolezza”. Natale è la festa dei Bambini. Il bambino Gesù nasce, noi rinasciamo, è una 
palingenesi, è l’inizio di una nuova creazione. Il Natale di Gesù è la festa della nostra immortalità 
perché Egli vuole rigenerarci come Lui.  Colui che fa le cose, opera per le cose che non sono, affinché 
siano.  



39 

L’infanzia eterna di Dio  
Tutto nasce e invecchia e va in polvere, tranne Dio che è sempiterna natività, ineffabile, manifestata 
per noi e a noi, Gesù Bambino. Il Suo Santo Natale è il tono giusto di ogni vita vera, spirituale: occorre 
incessantemente riportarci a quella culla, al Bambino in braccio della SS. Vergine. Ma intanto si 
cresce e per questo è importa non perdere l’innocenza divina, l’incomparabile tenerezza, la 
freschissima grazia dell’intatta creazione e ricreazione di Dio. Svolgere e fruttificare quella divina 
infanzia.  
 
Cristo continua realmente a nascere, a prendere corpo.  
Ognuno di noi può trovare la risposta chiedendosi: 
Cresco rimanendo bambino? Sopravvive in me la nostalgia del dono?  
Perché questo è il significato profondo del Natale: il dono del Padre a questi figli che siamo noi, 
affinché mi salvi da una esistenza insensata e banale. Perché Natale o è incarnazione del Verbo di 
Dio, del dono, nella nostra realtà individuale e storica o non è Natale.  
Natale è felicità nella misura in cui io bambino di Dio, figlio suo, vivo accogliendo i suoi doni e 
facendomi a ma volta dono, gratuità, servizio, volontariato, tenerezza, affetto, generatività semmai 
donando la vita ad un nuovo figlio. 
 
Egli viene a Betlemme e in ogni borgo della Terra ma dove e in chi viene?  
Certo che viene per tutti ma non è detto che tutti lo incontrino e rinascano. Perché Dio nasca bimbo 
sulla terra – nel nostro fango – occorre esser poveri per saperlo accoglierlo.  
Ha guardato all’umiltà della sua serva.  
Il Natale di Cristo è quindi vivere il 'Magnificat', esso è un canto al verbo infinito e segna la storia: 
E’ il canto dei 'dieci verbi' a indicare l’irrompere di Dio nel mondo. 
Dio che ha guardato all’umiltà della sua serva; ha fatto grandi cose in lei, l’Onnipotente; e intorno a 
lei ieri ed oggi: ha spiegato la potenza del suo braccio; ha disperso perfino i pensieri dei superbi; ha 
rovesciato i potenti dai troni; ha innalzato gli umili; ha ricolmato di beni gli affamati; ha rimandato 
a mani vuote i ricchi; ha soccorso Israele suo servo; si è ricordato della sua misericordia!   
 
Dieci verbi, dieci imprese: questo è il Natale che si compie nella storia e in te. 
il poema della Madre è il mio poema con il quale concepisco Cristo nella mia vita e lo celebro davanti 
al mondo con una vita segnata: dalla speranza e dalla lotta instancabile per un mondo umano 
dinanzi all’invadenza della cattiveria; dalla gioia e dalla prontezza al sacrificio per fermarsi e 
camminare con l’altro che arranca, dall’allegria di chi non si rassegna al trionfo della morte, dal 
sorriso del bimbo che sa bene come il meglio della vita ha da venire ed ha fretta di crescere. Quanti 
anni hai?  Se sei bimbo anche con i capelli bianchi, dirai: tre e mezzo, quasi quattro. Corri tempo 
s’avvicina la festa! 
 
Il Verbo si è fatto carne 
La Parola creante è ora voce, suono, bimbo. 
Con il piccolo puoi giocare se sei un piccolo. 
Il dubbio del cuore è della mente è sciolto dall’esperienza: non sono solo! 
Nella notte una stella brilla, è l’Amore. 
Buon Natale! 
 
 
 
 



40 

Chiusura della Porta Santa in Cattedrale 
28 dicembre 

 

Grazie al Signore per il Giubileo 
 
 
Per tutto ciò che ha operato in ciascuno di noi durante questo anno speciale di preghiera e di conversione. 
Benediciamo il Signore per la grazia dell’Anno Giubilare e dell’indulgenza. Questa solenne celebrazione vuole 
essenzialmente dire questo: grazie per la misericordia di Dio che ci ha raggiunto e per la Speranza che ha 
illuminato e sostiene i nostri cuori. 
 
1. Siamo alla fine del Giubileo, è possibile fare un bilancio?  
Sì, se ci si attiene ai dati quantitativi ed all'immagine, esso può essere considerato molto positivo.  
Tutte le grandi manifestazioni del Giubileo sono riuscite, qualcuna anche più del previsto (come i 
giubilei dei giovani), i pellegrini a Roma sono stati oltre trenta milioni, stampa e televisione si sono 
prodigati, è stato poi indubbiamente un Giubileo storico perché ha visto al suo interno il Conclave. 
Papa Francesco ha aperto il Giubileo e lo ha vissuto fino in fondo al meglio, nonostante le condizioni 
di salute sempre più precarie. Papa Leone ha da subito conquistato l’affetto dei fedeli. E un bilancio 
evangelico? 
Se ci si colloca da un punto di vista evangelico la risposta è ovviamente ben più problematica. Chi 
può giudicare cosa succede nel profondo delle coscienze? E’ stato un cammino di riconciliazione e 
di genuina speranza come si proponeva la Bolla di indizione?  
Il Giubileo è stato per la Chiesa cattolica un'occasione di fedeltà all'annuncio della Parola di fronte 
alle grandi questioni del nostro tempo, alla secolarizzazione, alla globalizzazione, e nei rapporti con 
i cristiani delle altre confessioni cristiane? La firma nell’Anno Giubilare della Nuova Carta 
Ecumenica e la prossima costituzione in Italia e in ogni diocesi (prossimamente a Livorno, speriamo 
già a gennaio) del Consiglio Ecumenico delle Chiese, è un segno indubbio di speranza. 
 
2. Ha indicato una meta a chi ha rinunciato alla Speranza e si accontenta di godersi il viaggio? 
Molti hanno perso la meta (religiosa, ideologica, filosofica, scientifica, politica), ormai si persegue 
soltanto obiettivi immanenti, già formare una famiglia sembra un azzardo ed allora chi non è 
cristiano e non sa più affidarsi alla guida del Cristo, va a convivere per vedere come va, per poi 
scoprire che non conosce l’altro perché mai ha fatto un percorso d’interiorità e non può camminare 
nella vita familiare se non sa dove andare. La Sacra Famiglia che oggi festeggiamo ci è da monito e 
da speranza. "La scoperta non consiste nel cercare nuovi posti ma nel vedere con occhi diversi."  Non 
cambiare moglie o marito ma cambiare se stessi! Sarà possibile constatare un miglioramento 
riconducibile al Giubileo nella vita di molte comunità cristiane giudicato alla luce della fraternità e 
della fede. Sarà possibile vedere i frutti del Giubileo alla luce di quella istanza profetica di giustizia 
sociale in una società pacificata di cui parla il cap. 25 del Levitico? L’inaugurazione dell’Ambulatorio 
“Lido Rossi” in Fondazione Caritas a servizio degli ultimi è un’opera che segnerà l’evento di questo 
Giubileo.  
 
3. Nella Speranza cristiana, l'universo e la storia, hanno un senso.  
Il messaggio cristiano ci insegna che nella risurrezione finale Dio ricostituirà ogni uomo, ogni donna 
e tutto l'universo. "Vidi poi un nuovo cielo e una nuova terra... Ecco la dimora di Dio con gli uomini! 
Egli dimorerà tra di loro ed essi saranno suo popolo ed egli sarà il Dio-con-loro" (21,1.3). 



41 

Questa Parola profetica ci mostra l'intimo fondamento e l'orientamento della storia. La storia umana 
(e cosmica) ha un senso che gli è stato donato dal Dio-con-noi. La Parola di Dio ci ricorda che 
andiamo verso un futuro fondamentalmente buono, malgrado le crisi di ogni genere in cui viviamo 
immersi. Perché ci assicura che in Cristo, c'è un futuro per la famiglia, per l'umanità e per l'universo.  
Non solo sappiamo la direzione della storia dell’umanità ma siamo chiamati a sapere leggere il 
proprio tempo presente alla luce della Parola di Dio. La Profezia della Speranza non ha il solo scopo 
di farci vedere in anticipo ciò che accadrà ma anche di farci accorgere – quando accadrà – l’agire di 
Dio stesso nella nostra quotidianità come quest’oggi nella salvezza della Sacra Famiglia dalle mire 
di Erode.  
Tutti hanno desiderio di avere una bella famiglia ma com’è divenuto difficile viverla. 
Provano anche due, tre volte a formare una famiglia ma aumentano le persone sole, le separate, le 
divorziate, non si fermano i femminicidi. Persa ogni speranza si arriva a uccidere e a uccidersi. 
Vogliamo quest’oggi annunciare che c’è Speranza per la famiglia, la Sacra Famiglia ha attraversato 
tempeste ma è riuscita a superarle perché aiutata, sorretta, guidata dalla Parola che continuamente, 
veniva compresa da Giuseppe. Ogni famiglia può trovare la via giusta se si affida alla Speranza che 
non tradisce. 
 
4. La liturgia è la più grande profezia di Speranza. 
Nella Liturgia è Cristo stesso che parla ed agisce, indicando ed instaurando nella storia la sua vittoria 
di risorto, la sua parola è efficace (“Dio disse: sia la luce. E la luce fu”) e la sua azione infallibile. Per 
questo la Liturgia si presenta come la più grande forma di Speranza in azione. Nella Liturgia Dio 
veramente porta a compimento la salvezza dell’uomo, la opera nell’azione liturgica.  
Pertanto v’invito come frutto di questo Giubileo, ad “entrare” sempre di più nella Liturgia per vivere 
la Speranza e lasciarsi trasformare da essa. È solo dopo aver sperimentato l’azione salvifica di Cristo 
nella Liturgia che possiamo capire quale sia la forma che meglio la esprime nella Chiesa di oggi. La 
riforma della Chiesa è frutto dell’esperienza di fede. Chiamati quindi ad ascoltare la Parola di Dio, 
a regolare su di essa la nostra vita pronti, laddove si renda necessario, a dare testimonianza con la 
nostra vita. Non saremo noi a cambiarne il corso ma Gesù Cristo attraverso di noi.  
 
 
“Chi fa affidamento sui carri e chi sui cavalli:  
noi invochiamo il nome del Signore, nostro Dio”.   
“Non vivo più io, ma Cristo vive in me”.  Questa è la nostra Speranza! 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



42 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



43 

 
 

 
Diocesi di Livorno 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 

Atti della Cancelleria Vescovile 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



44 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



45 

 
 

 
 

Sua Eccellenza ha provveduto alle seguenti nomine: 
 

 

- 21/01/25: Accolitato: Salvatore Mattiello Benetti Mila, Bernini Piercarlo, Bianchi Nicola, Vincenza Bove, 
Alberto Cristianelli, Oreste Falcitelli, Antonino Giacobbe, Rita Picchi, Michela Scomparin 

- 21/01/25: Lettorato: Dolfi Fabiana, Mulzio Michele 

- 11/02/25: Padre Michele Siggillino, Cappellano S. Caterina 

- 04/03/25: Decreto benedizione famiglie 

- 04/03/25: Don Adriano Scalini, Vice Direttore Caritas Diocesana 

- 04/03/25: Don Cornel Benchea, Assistente diocesano Azione Cattolica ragazzi 

- 18/03/25: Roberto Bargelli, Presidente Fondazione Caritas Livorno 

- 01/04/25: Franco Nocchi, Decreto accolitato 

- 08/04/25: Don Federico Mancusi, Assistente Diocesano Ucai 

- 08/04/25: Massimiliano Luschi, Direttore Diocesano Ucai 

- 22/05/25: Don Vincenzo Cioppa, parroco in solidum non moderatore di San Jacopo  

- 22/05/25: Erezione della Comunità Pastorale Sant’Andrea e San Giuseppe 

- 22/05/25: Don Rosario Esposito, Moderatore della Comunità Pastorale Sant’Andrea e San Giuseppe 

- 22/05/25: Don Giovanni Pinna, Direttore dell’Ufficio famiglia 

- 22/05/25: Coniugi Gracci, Responsabili dei Gruppi famiglia 

- 22/05/25: Don Bruno Giordano, Direttore dell’Ufficio Liturgico Diocesano e Don Juan Marcelo Lavin, Co-
Direttore  

- 22/05/25: Don Juan Marcelo Lavin, Direttore del Centro Diocesano Vocazioni e Don Bruno Giordano, Co-
Direttore  

- 22/05/25: Don Vincenzo Cioppa, Direttore dell’Ufficio Catechistico Diocesano e Don Gerardo Lavorgna, 
Co-Direttore. Emiliana Grassi e Valentina Passariello: Membri della Segreteria          

- 03/06/25: Don Franco Nocchi, Decreto ordinazione diaconale 

- 10/06/25: Don Juan Marcelo Lavin, Assistente spirituale Ordo Virginum 

- 19/06/25: Don Marco Deflorio, Parroco Sacro Cuore 

- 19/06/25: Don Marco Frencetese, Vicario parrocchiale Sacro Cuore 



46 

- 08/07/25: Don Matteo Giavazzi, Correttore di Coordinamento delle Misericordie di Livorno 

- 08/07/25: Don Matteo Giavazzi, Cappellano Maggiore Misericordia Livorno 

- 22/07/25: Don Deivid Rodrigues Martins, Incardinazione a Livorno 

- 16/08/25: Padre Dominik Domagala, Vicario Parrocchiale S. Teresa in Rosignano 

- 16/08/25: Don Alessandro Merlino, Parroco di N.S. di Fatima in Livorno 

- 16/08/25: Don Marcelo Lavin, Assistente Spirituale Serra Club 

- 16/08/25: Don Claudio Ciurli, Esorcista diocesano 

- 29/08/25: Don Matteo Gioia, Quiescenza 

- 09/09/25: Padre Dominik Domagala, Collaboratore Pastorale di Vada 

- 11/09/25: Francesca Nacci, Referente diocesano per la tutela minori 

- 11/09/25: Lettera rinnovo consigli pastorali 

- 16/09/25: Don Benjamin Habashi, Vicario parrocchiale Comunità Tre arcangeli 

- 17/09/25: Don Matteo Giavazzi, Vicario Giudiziale della Diocesi di Livorno 

- 18/09/25: Don Matteo Giavazzi, Vicario episcopale per il settore giuridico 

- 30/09/25: Don Bruno Giordano, Consigliere ecclesiastico Coldiretti Livorno 

- 30/09/25: Don Krzysztof Pastuszak, Vicario Foraneo Settimo Vicariato 

- 30/09/25: Don Adriano Scalini, Vicario Foraneo Sesto Vicariato 

- 30/09/25: Don Federico Pozza, Vicerettore della Rettoria di San Sebastiano 

- 30/09/25: Don Federico Pozza, Collaboratore pastorale Comunità pastorale Centro Storico 

- 30/09/25: Don Andre Vinicius Mendes de Sa, Vicario parrocchiale comunità pastorale Quartieri nord 

- 30/09/25: Don Dannilo Luiz Rocha Lira, Vicario parrocchiale comunità pastorale Quartieri nord 

- 30/09/25: Don Matteo Giavazzi, Membro del Collegio dei Consultori 

- 30/09/25: Don Deivid Rodrigues, Difensore del Vincolo e Promotore di Giustizia 

- 30/09/25: Don Marco Frencetese, Assistente Scout Livorno 2 

- 30/09/25: Don Yurii Machalaba, Notaio Tribunale Ecclesiastico 

- 02/10/25: Don Enyell Moreno Pinango, Vicario parrocchiale San Luca Stagno 

- 14/10/25: Luigi Pappalardo, Economo diocesano 

- 21/10/25: Don Matteo Gioia, Assistente Masci 

- 06/11/25: Nomina della Commissione Tutela Minori 



47 

- 10/11/25: Don Deivid Rodrigues Martins, Assistente Guasticce 1 

- 20/11/25: Decreto Ordinazione diaconale di Gianluca Taddei, Emanuele Carbonell e Massimiliano Luschi 

- 25/11/25: Diac. Massimiliano Luschi, Collaboratore S. Teresa di Calcutta, San Simone e Cimitero 
Misericordia 

- 25/11/25: Diac. Emanuele Carbonell, Collaboratore S. Giovanni Bosco e San Luca 

- 25/11/25: Diac. Gianluca Taddei, Collaboratore Comunità pastorale Sant’Andrea e San Giuseppe e Servizi 
informatici 

- 09/12/25: Don Simone Barbieri, Amministratore parrocchiale SM di Montenero 

- 09/12/25: Don Andrea Ferri, Vicario parrocchiale SM di Montenero  

- 09/12/25: Don Roy Kurian, Vicario parrocchiale SM di Montenero  

- 09/12/25: Mons. Paolo Razzauti, Vicerettore e Delegato Vescovile del Santuario di Montenero  

- 09/12/25: Don Boby Joseph, Confessore del Santuario di Montenero  

- 09/12/25: Don Nidhin Abraham, Confessore del Santuario di Montenero  

- 09/12/25: Don Smijo Jose, Confessore del Santuario di Montenero  

- 09/12/25: Don Arun George, Confessore del Santuario di Montenero 

- 09/12/25: Don Andrea Ferri, Notaio presso il Tribunale Diocesano 

- 09/12/25: Don Gabriele Bezzi, Assistente ecclesiastico Maestri cattolici 

- 16/12/25: Don Joao Kleber Pompeu de Freitas, Vicario parrocchiale Comunità pastorale Quartieri Nord 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



48 

 

 
 
 
 

 
 

 
DECRETO VESCOVILE CIRCA LA BENEDIZIONE DELLE FAMIGLIE 

 
A tutti i presbiteri della Chiesa che è in Livorno e, in particolare, ai Parroci 

 
Con il Rito dell’Imposizione delle Sacre Ceneri, la Chiesa inizia il periodo forte della Quaresima che, 
come ogni anno, ci preparerà alla festa della Santa Pasqua. In questo particolare anno del Giubileo 
ordinario dell’Incarnazione, il tempo quaresimale si propone come occasione per convertirci a Dio 
con tutto il nostro cuore e con tutta la nostra mente. 
 
Tra le pie tradizioni che si svolgono nel periodo di Quaresima, vi è anche l’usanza di visitare le 
famiglie del territorio parrocchiale per augurare a tutti la pace che scaturisce dalla festa di Pasqua. 
La circostanza della benedizione delle case o famiglie, permette al Parroco di conoscere il la 
comunità a lui affidata.  
 
Il Codex Iuris Canonici prevede, tra gli obblighi del Parroco, anche la visita delle famiglie, come parte 
dei suoi compiti istituzionali, finalizzata a realizzare diligentemente l’ufficio di Pastore (can. 529 § 
1) Certamente la benedizione delle famiglie è uno strumento con il quale non solo possiamo entrare 
in contatto con coloro che desiderano ricevere la benedizione (talvolta non frequentano 
assiduamente la parrocchia), ma è un modo per rendersi conto di quanti non la ricevono e spesso ci 
chiudono la porta in faccia.  
Anche il Benedizionale, nel quale è contenuto il rito liturgico della benedizione delle famiglie, 
richiama l’importanza di tale compito per i Parroci e per i suoi collaboratori: “Obbedienti al mandato 
di Cristo, i pastori devono considerare come uno dei compiti principali della loro azione pastorale la cura di 
visitare le famiglie per recar loro l'annunzio della pace di Cristo, che raccomandò ai suoi discepoli «In 
qualunque casa entriate, prima dite Pace a questa casa» (Lc 10, 5). I parroci pertanto e i loro collaboratori 
abbiano particolarmente a cuore la consuetudine di far visita ogni anno, specialmente nel tempo pasquale, alle 
famiglie presenti nell'ambito della loro giurisdizione. È un'occasione preziosa per l'esercizio del loro compito 
pastorale: occasione tanto più efficace in quanto offre la possibilità di avvicinare e conoscere tutte le famiglie” 
(Benedizionale, nn. 434 -435). 

Prot. N. 21/25/VD 



49 

 
 

Pertanto, ritenendo di dover dare alcune indicazioni e regole per rendere efficace la visita delle 
famiglie, 
con il Presente Decreto,  
 
di Nostra Autorità Ordinaria 

 
STABILIAMO 
quanto segue 

 
 

1. Le norme canoniche e liturgiche stabiliscono che la visita delle famiglie è un obbligo per il Parroco, 
quindi con il presente Decreto ci limitiamo a ricordare tale obbligo. In ogni anno pastorale il Parroco 
e i suoi collaboratori devono effettuare la visita delle famiglie. Oltre ai ministri ordinati potranno 
anche essere coinvolti i ministri istituiti o straordinari della comunione oppure le religiose. Si valuti 
comunque prudentemente l’opportunità del coinvolgimento dei laici e delle religiose, soprattutto 
laddove i fedeli non siano preparati ad accoglierli nelle loro abitazioni.  
 
2. In Toscana è tradizione effettuare la visita delle famiglie prima della festa di Pasqua, normalmente 
nel periodo di Quaresima, ma ciò non toglie che essa possa essere svolta in altri periodi dell’anno 
pastorale o realizzata in più tempi nel corso dello stesso anno. Se la Parrocchia fosse troppo estesa, 
il Parroco cerchi di frazionare le zone del territorio parrocchiale e programmare in più anni la visita 
delle famiglie, in modo da visitare tutte le abitazioni. 
 
3. La visita delle famiglie deve essere effettuata, per avere il polso della situazione, secondo il metodo 
del “porta a porta”, ovvero andando a cercare le famiglie e le persone bussando ad ogni abitazione 
del territorio. È fatto divieto di effettuare la visita delle famiglie nella sola modalità della 
“prenotazione”, richiesta durante le celebrazioni eucaristiche o con altre modalità. In tal modo, verrà 
meglio espresso il mandato di Cristo: “Andate dunque e fate discepoli tutti i popoli, battezzandoli nel nome 
del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo, insegnando loro a osservare tutto ciò che vi ho comandato. Ed ecco, 
io sono con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo” (Matteo 28, 19-20). 
 
4. Si abbia cura di organizzare la visita delle famiglie tramite comunicazione da effettuarsi secondo 
varie modalità, in modo che i fedeli sappiano chiaramente in tempo il giorno e l’orario della visita o 
che comunque, qualora non possano essere presenti nel giorno stabilito, sia possibile fissare un 
successivo appuntamento. Potrà essere utile mettere nelle cassette postali l’avviso della benedizione 
oppure affiggere un manifesto sui portoni delle abitazioni. Potrà anche essere opportuno utilizzare 
i vari mezzi moderni di comunicazione. 
 



50 

5. Si provveda a compilare, pur nel rispetto della protezione dei dati sensibili, uno stato di famiglia 
tramite delle schede cartacee o digitali, così da avere un censimento delle abitazioni della parrocchia 
scrivendo qualche dato anagrafico di chi vi abita. Ciò potrà essere utile per la programmazione delle 
successive visite, in quanto si potrà conoscere le famiglie che desiderano la benedizione da quelle 
che non la desiderano. Per quest’ultime, soprattutto, si valuterà, caso per caso, se riproporre una 
visita nei successivi anni. Nelle schede si annotino le esigenze delle famiglie con i vari bisogni 
spirituali o materiali, nonché altre informazioni che potranno essere utili al Parroco. 
 
6. Si ricordi anche che in certe zone della nostra Diocesi, a vocazione turistica, sono presenti seconde 
abitazioni. Si abbia cura, in particolare nel periodo estivo, di trovare delle modalità per poter 
effettuare la visita di quelle famiglie che sono presenti in Diocesi solo in alcuni periodi dell’anno. 
 
7. Infine va riaffermata l’importanza anche della visita e della benedizione dei luoghi di lavoro, di 
ritrovo, delle scuole o delle istituzioni pubbliche. Si cerchi di trovare una modalità, pur nel rispetto 
di tutti, per creare occasioni di incontro.  
 
“Per questo ogni scriba, divenuto discepolo del regno dei cieli, è simile a un padrone di casa che estrae dal suo 
tesoro cose nuove e cose antiche (Mt 13, 52)”. 
Invochiamo su questo particolare compito l’intercessione della Madonna di Montenero, affinché 
l’antica pratica della visita delle famiglie possa essere parte della nuova evangelizzazione.  
 
 
Livorno, dal Palazzo Vescovile 04 marzo 2025 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

+ SIMONE GIUSTI                        
Episcopus Liburnensis 

 

Don Matteo Giavazzi                  
Cancellarius Episcopalis 

 



51 

 
 
 
 
 

Diocesi di Livorno 
 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Verbali e Documenti 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



52 

 

Consiglio presbiterale 
 

Verbale consiglio presbiterale – 08/04/2025 

Presenti 

S.E. Mons. Simone Giusti; mons. Ivano Costa; mons. Luciano Musi; canonico don Alberto Vanzi; 
don Simone Barbieri; don Gerardo Lavorgna; don Vincenzo Cioppa; don Fabio Menicagli; padre 
Emilio Kolaczyk; don Pio Maioli; padre Simone Calvano; canonico Andrea De Pascale; don Raffaello 
Schiavone; don Lorenzo Bianchi; don Adriano Scalini; don Claudio Ciurli. 

Assenti giustificati 

Mons. Paolo Razzauti; don Andrea Conti. 

1. Gli Orientamenti Pastorali 2025/2026 (vedasi allegato) 

Vescovo – Serve riportare in auge la credibilità della Chiesa, perché oggi l’emotività la fa da 
padrona. Come poter esprimere la fede di sempre con le categorie culturali odierne? È come 
l’episodio del cieco di Gerico! Anche la carità sembra paradossale ma rischia di ridursi a filantropia, 
dovremmo invece seguire l’impegno evangelizzatore di Olimpia Sgherri e simili. Anche per questo 
motivo la Fondazione Caritas fu a suo tempo scissa dal braccio operativo: che non si trovino cristiani 
disponibili alla carità è un segnale d’allarme, la sensibilità pagana ci ha travolti. 

Don Fabio – Va rimosso al punto 8 un refuso di stampa. Ci sono altre correzioni da fare ma di 
forma. 

Don Pio – Ci sono altri refusi da correggere al punto 3. Bisognerebbe poi focalizzarsi su meno 
punti, così rischia di diventare enorme. 

Vescovo – Il rischio di essenzializzare è tradire il senso (vedi problema del Sinodo…), bisogna farlo 
con a}enzione. 

Padre Emilio – Manca per Olimpia Sgherri il riferimento alla parrocchia di San Ferdinando. 

Don Pio – Andrebbe so}olineato meglio il fil rouge della le}era. Inoltre, il tono in alcuni punti è un 
po’ paternalistico e sembra rivolto ai soli sacerdoti, manca di chiarezza in questo senso. Anche il 
punto 3 è scri}o in maniera tecnica e poco chiara. Il punto 8 potrebbe essere rido}o del 50% e 
risultare comunque efficace, ma lo stesso si può dire di altre parti del documento. Non viene de}o 
come i preti diocesani vivono la Chiesa locale con gioie e fatiche. 

Don Fabio – Il punto 6 va ricollocato come stile narrativo, propongo questa integrazione. La figura 
del prete diocesano fu già tra}ata negli scorsi orientamenti pastorali. 

Don Simone B. – Nella forma, servirebbe più che sintetizzare, casomai so}olineare in riquadri 
appositi le frasi-chiave del discorso. 



53 

Don Claudio – Rischia di non essere chiaro l’intento della catechesi e di che cosa sia 
l’evangelizzazione, il passaggio da Bartimeo alla Sgherri è debole. 

Vescovo – Ci sono altre osservazioni negative o distru}ive? Votiamo: Nessuno contrario al testo 
generale, il testo in sé è approvato. Riguardo ai singoli capitoli o paragrafi? Votiamo: Nessuno 
contrario. Chi ha osservazioni le mandi via mail. 

Il Consiglio Presbiterale approva la bozza numero 7 degli Orientamenti Pastorali 2025-2026. Si riserva di 
fare alcune osservazioni e integrazioni. 

Vescovo – Serve discutere anche sulla Parte 2 del testo, più operativa. 

Il Punto 1 riguarda il farsi prossimo ai fedeli, insistendo per esempio sulla benedizione alle 
famiglie: è fru}o dell’ascolto dei laici. 

Don Simone B. – Serve un inciso iniziale per non partire in medias res con i ministri straordinari, 
aggiungendo anche il ruolo delle religiose. 

Don Pio – Il decreto fa}o sulla benedizione già spiega tu}o, non andrebbe aggiunto come allegato. 

Vescovo – Don Simone B. riscriverà il punto tenendo conto delle osservazioni. 

Il Punto 2 presenta una proposta nel paragrafo finale su un congresso eucaristico diocesano. 

Don Pio – Il vicariato lo eliminerebbe. Proposta bocciata ai voti. 

Don Claudio – Proporre l’adorazione eucaristica perpetua in ci}à in luogo ada}o. Proposta bocciata 
ai voti per mozione don Pio: prima di inserirla nella Leoera osserviamo realtà già presenti come vanno. 

Don Luciano – Andrebbe aggiunta esplicitamente la menzione delle Quarant’Ore. 

Vescovo – Il Punto 3 invita a rendere la parrocchia un luogo di preghiera, ad esempio 
implementando le Lodi e/o il Vespri prima o dopo la Messa. 

Don Pio – In ca}edrale andrebbe fa}o qualche cosa di più. 

Don Simone B. – Sostituire “sinodale” con “fraterna”. 

Vescovo – Portare il punto sui cori come so}oinsieme del punto 1. La partecipazione dei giovani a 
queste iniziative è essenziale. 

Don Pio – I desiderata sono molti ma le CEB (comunità ecclesiali di base) rischiano di essere 
utopiche. 

Vescovo – Significa che la parrocchia deve impegnarsi nella vita degli adulti come collaborazione 
comunitaria e di formazione, senza che uno si limiti ad andare a Messa la domenica e basta. È bene 
riscriverlo più chiaramente. 

Il Punto 4 riguarda la Missio ad gentes. 

Don Fabio – Aggiungiamo riguardo Sant’Egidio. 

Vescovo – Andiamo avanti. 



54 

Il Punto 5 serve per rendere sinergico il lavoro sui media della diocesi con le varie parrocchie, 
serve un sistema integrato e ben coordinato. Si vorrebbe che i temi tra}ati emergessero dal Consiglio 
Presbiterale o addiri}ura dalle singole parrocchie per un totale annuale di 40 temi di cui discutere. 

Il Punto 6 riguarda la cura spirituale dei laici:  bisogna promuovere lectio, raduni, esercizi 
spirituali parrocchiali/comunitari/vicariali… o anche semplici giornate o incontri di preghiera. 

Il Punto 7 riguarda l’aggiornamento del Clero nella sua nuova forma. 

Don Fabio – Va specificato anche l’aspe}o spirituale ed educativo. 

Vescovo – Il Punto 8 riguarda il corso per sacristi. 

Il Punto 9 è sulla se}imana ecumenica. 

Il Punto 10 riguarda la Caritas. 

Il Punto 11 riguarda l’azione pastorale del Vescovo. 

Il Convegno Ecclesiale 2025 è in fase di bozza. 

Don Pio – Andrebbero guardati meglio i gruppi per o}imizzare le riflessioni. Fare 2 ambiti di 
discussione riguardanti la relazione iniziale, poi i vari gruppi si divideranno in parti uguali per 
discutere su tali sezioni. 

2. Varie ed eventuali 

Don Lorenzo – Breve relazione sull’IFTM (ex SVM e SFT). Serve me}ere come curricolari i ritiri 
spirituali, altrimenti la gente partecipa poco. 

Vescovo – Serve un cammino spirituale parrocchiale. Serve la riedizione del Messale dei fanciulli 
e più in generale un’educazione liturgica per i bambini. Le parrocchie è VITALE che educhino alla 
preghiera in maniera sistematica. 

Don Simone B. – Cerchiamo posti per la gita ministranti, forse un parco avventura in Garfagnana. 
Sarà il 10 giugno, finite già le scuole e non ancora a}ivo il GrEst. 

Don Gerardo – Per il 15 maggio stiamo lavorando per il convegno catechistico. 

Don Vincenzo – Stiamo ultimando come da comunicazione il pellegrinaggio giubilare, già fornite 
le indicazioni pratiche. 

Vescovo – È bene non usare i toni speciali perché hanno l’ultima priorità, si rischia di arrivare con 
ore di ritardo. La ma}ina passaggio Porta Santa con le diocesi toscane, il pomeriggio momenti 
personali. Entro 16/4 fornire lista indicativa partecipanti e lista definitiva a fine maggio. 

Don Fabio – Ci inseriremo come pellegrinaggio della Comunità Pastorale ma per più giorni. 

Vescovo – La Via Crucis sarà guidata da un gruppo di Sant’Andrea, con meditazioni a cura delle 
parrocchie. Il libre}o è già in stampa. 

Riguardo al Sinodo, l’ultima convocazione è stata deleteria. 

 



55 

Verbale consiglio presbiterale – 04/02/2025 

Presenti 

S.E. Mons. Simone Giusti; mons. Ivano Costa; mons. Paolo Razzauti; canonico don Alberto Vanzi; 
don Gerardo Lavorgna; don Vincenzo Cioppa; don Fabio Menicagli; padre Emilio Kolaczyk; padre 
Simone Calvano; canonico Andrea De Pascale; don Raffaello Schiavone; don Lorenzo Bianchi; don 
Adriano Scalini; don Pio Maioli. 

Assenti giustificati 

Mons. Luciano Musi; don Simone Barbieri; don Andrea Conti; don Alessandro Merlino; don 
Claudio Ciurli. 

1. Introduzione del Vescovo 

Vescovo – C’è da organizzare il giubileo dei sacerdoti per il Sacro Cuore, 26 giugno. 

Don Menicagli – Buona la partecipazione all’apertura del Giubileo e per il conferimento dei 
Ministeri. 

Don Schiavone – Ci sono stati problemi per prenotare la presenza agli incontri dal vivo allo scorso 
diba}ito. 

Canonico de Pascale – C’è una buona risposta dei fedeli per la confessione. Sarebbe meglio cambiare 
la ghirlanda del portone della Ca}edrale. 

2. La vista pastorale del Vescovo alle Comunità Pastorali 

Vescovo – Ho iniziato dalla Leccia incontrando sacerdoti, equipe, consiglio pastorale, genitori, 
catechisti… esponendo luci e ombre. Ho fa}o degli incontri per la c.p. di Antignano-Montenero. Ho 
fa}o un incontro per la preparazione alla costituzione della c.p. di Rosignano. Pianificherò incontri 
anche per le altre partendo da Ardenza - San Jacopo - La Rosà. Che verifiche da fare? Don Luca 
Esposito ha chiesto addiri}ura una fusione tra Soccorso e SS. Pietro e Paolo. 

Don Menicagli – Sarebbe bene incontrarsi tra preti delle varie c.p. per confrontarsi su come agiamo 
e come va la comunione anche con i diaconi, anche a livello informale. Al momento lavoriamo bene 
e c’è condivisione e comunione; abbiamo programmato le assemblee parrocchiali per unire bene le 
comunità; quindi, sarebbe bene posporre l’elezione del consiglio pastorale al 2026. 

Don Gerardo – Ci sono problemi con La Rosa che è sempre non presente, sia a livello di c.p. sia 
come vicariato. 

Don Maioli – È previsto vi siano altri incontri per la c.p. di Rosignano? Che fare con i consigli 
Pastorali? 

Vescovo – Chiediamoci: cosa è ideale per poter creare la c.p.? Il terreno è sgombro, cerchiamo di 
parlarne con chi ha già affrontato il passaggio. 



56 

Don Scalini – Da noi va bene, ci troviamo se}imanalmente e abbiamo programmato una Missione 
per le parrocchie così da incontrare la gente. 

Vescovo – A giugno con le dimissioni di don Ma}eo Gioia nominerò il nuovo parroco di Corea. 
Ho previsto anche l’inserimento prima a Stagno e poi al Picchianti alla Cappella Tommasi di una 
comunità di fedeli e chierici fidei donum originaria del brasile dedita alla missione. Ho fa}o incontri 
per preparare la nascita della c.p. delle Colline Nord per far rifiorire un po’ il catechismo, dato che 
quella delle Colline Sud guidata da don Ma}eo Giavazzi ben procede. 

3. La “Missio ad Gentes” nella cinà di Livorno: i passi compiuti e quelli da fare - un istituto 
sacerdotale per la Missione, aggiornamento - una “strunura pastorale” per missione? 

Vescovo – Che passi compiuti? Quali da fare? A}orno a don Fabio vorrei creare una equipe con 
sede in Ca}edrale. Ci saranno dei sacerdoti dediti esclusivamente alla missione che collaboreranno 
con i Le}ori istituiti, con i membri della Sant’Egidio e con altri laici con il carisma missionario. 
Bisogna suscitare la domanda di diventare cristiani. Serve creare un gruppo di ricerca sulla fede? In 
Inghilterra ad esempio vanno alla grande incontri tipo Sentinelle del Ma}ino che aggregano per 
strada o con pranzi uniti a diba}iti. A Roma la diocesi ha diffuso in vari luoghi dépliant che 
interrogano sul farsi cristiani. L’esperienza francese è molto prolifica e ha stupito gli stessi francesi. 
Anche i Neocatecumenali come carisma a}raggono molto i lontani e spesso gli insospe}abili. Non 
tu}i hanno tu}i i carismi! 

Don Calvano – Ha avuto successo l’oratorio “volante” grazie al servizio civile, è come l’oratorio 
nelle piazze. 

Don Menicagli – Bisogna che la domanda sia “che cosa vuoi?”, bisogna lasciarsi interrogare: le 
domande che ci vengono incontro sono molto variegate e spesso non ce le aspe}iamo. 

Vescovo – È bene coinvolgere gli insegnanti di religione. Cerchiamo di far nascere il primo 
annuncio grazie a persone concrete e non con gli uffici. Anche gli ortodossi hanno ora un clima 
accogliente e di dialogo. Valdesi e Metodisti stanno scemando, sono invece in crescita i Pentecostali. 
La parrocchia africana invece fatica, non è la risposta adeguata, serve piu}osto integrarli nelle varie 
comunità. 

4. Educare al valore della scelta di essere cristiani: la Solenne Professione di Fede degli 
adolescenti; verso una festa propria? Il cammino mistagogico da proporre (vedasi sussidio “Vieni 
e Vedi” e allegato 1) 

Vescovo – Che dire sul sussidio? Ci sono varie problematiche riguardo la professione di fede, il 
percorso mistagogico va arricchito. In via Lopez dovrebbe partire un convito universitario. 

Don Cioppa – Lasciamo libertà di scelta. Stiamo ancora stru}urando il percorso. 

Don Calvano – Partiamo avanti ogni 15 giorni incontri per gli over 18 da culminare nella no}e di 
Pasqua. 

Don Menicagli – A Sant’Agostino c’era un’esperienza ma episodica, ci stiamo riorganizzando. 



57 

Vescovo – Si potrebbero reinvitare i cresimati per chiedere loro una scelta cristiana. Oggi è col 
percorso dei fidanzati che si fa una professione di fede. 

Don Menicagli – Cerchiamo riferimenti per le parrocchie. Meglio fare nelle parrocchie per la no}e 
di Pasqua. 

Vescovo – Prediligiamo il sostegno al cammino nelle parrocchie. Creiamo un registro dei 
catecumeni cresimati ma che non hanno ancora fa}o la professione di fede. Vorrei che la Veglia di 
Pentecoste possa essere la festa di chi fa la professione di fede. C’è tu}a una serie di tappe liturgiche 
post cresimali che possono aiutare. 

Don Menicagli – Va ben pensata per non burocratizzare. 

5. La Casa di Spiritualità “Alma Pace” a Montenero, una tradizione che riprende. Proposte, idee 
e suggerimenti 

Vescovo – Vi sono 14 posti le}o e i lavori sono terminati, può essere un bel luogo per i ritiri, anche 
perché dall’8 dicembre 2025 sarà la Diocesi a gestire il Santuario di Montenero. È luogo ideale per 
incontri di preghiera e meditazione. Cerchiamo di pubblicizzarla nelle parrocchie. Cerchiamo di 
recuperare le programmazioni che realizzava don Giorgio. 

6. Varie 

Canonico Vanzi – Ci vuole più trasparenza sul FOSCOP.  

 
 
 
 

Verbale consiglio presbiterale – 02/10/2025 

Presenti 

S.E. Mons. Simone Giusti; mons. Ivano Costa; Mons. Paolo Razzauti; mons. Luciano Musi; don 
Ma}eo Giavazzi; don Gerardo Lavorgna; don Vincenzo Cioppa; don Fabio Menicagli; padre Emilio 
Kolaczyk; don Pio Maioli; don Raffaello Schiavone; don Lorenzo Bianchi; don Claudio Ciurli- 

Assenti giustificati 

don Simone Barbieri; don Adriano Scalini; don Andrea Conti. 

1. Introduzione del Vescovo 

Vescovo – Parliamo del Sinodo. 

2. Il Sinodo Mondiale e la sua anuazione nella Chiesa di Livorno (vedasi allegato 1) 

Vescovo – Come deve convertirsi la chiesa di Livorno in base a ciò che è uscito dal Sinodo 
Mondiale?  



58 

Don Claudio- Cosa si intende come cambiamento stru}urale? La Chiesa è sia spirituale che 
gerarchica, non rischiamo di incidere male sulla Tradizione? Se il laico decide della stru}ura della 
Chiesa, che ne viene del carisma del pastore? E poi, il diaconato alle donne, ha delle a}estazioni e se 
sì in che senso? Non rischia di essere un'apertura al sacerdozio alle donne? Apertura sì, ma la 
stru}ura l’ha data Cristo. 

Padre Emilio – Se non ci sono laiche o suore preparate, che ruolo dare alle donne? La vera sfida è 
la preparazione, le suore sono impreparate. 

Don Fabio – Sembra importante la revisione missionaria della parrocchia (n. 117). Piccole 
comunità che vivono cristianamente la vita parrocchiale, vedi ad esempio il Cammino 
Neocatecumenale. Non bisogna parlare a vanvera del Sinodo, bisogna vivere ognuno il suo ruolo e 
ministero e carisma nel discernimento del camminare insieme. Bisogna abituarsi piano piano al 
cambiamento. 

Don Maoeo – Il numero 26 parla della messa domenicale e l’unità a}orno all’Eucaristia, aspe}o 
importantissimo ma da riscoprire con urgenza, ancora la gente va a messa nel luogo qualunque 
perché c’è quel prete o l’omelia che piace o cose simili. La Messa è tale indipendentemente da chi 
celebra, in questo senso serve maggiore unità. 

Don Lorenzo – Serve ravvivare la speranza che questa cosa del sinodo non è inutile. 

Vescovo – È bene leggere ciò che sabato 27/9 il Consiglio Pastorale diocesano ha elaborato come 
bozza in risposta alla le}ura del documento finale del Sinodo Mondiale (vd. Allegato 1 L’universalità 
a Livorno). È necessario un lavoro di intreccio per elaborare gli orientamenti per il prossimo anno. 

Don Fabio – Correggere in “presbitero e presbiterio" e aggiungere i diaconi. Serve la riscoperta del 
ministero ordinato. 

Don Pio – Il ruolo della donna nella Chiesa… e nella curia? E anche il Seminario: bisogna cambiare 
sin da seminaristi. Sono cose che non si realizzano in un solo anno, forse serve esporre sì tu}o ma 
poi scandire il percorso in tappe pluriennali. 

Vescovo – Si è iniziato a parlare di un unico seminario interdiocesano regionale a Firenze, in totale 
sono 30 persone. 

3. Gli Orientamenti Pastorali 2025/2026, suggerimenti per la loro anuazione 

Vescovo – Al convegno diocesano ci divideremo in 4 gruppi a loro volta in so}ogruppi con 
facilitatori, così si lavorerà in modo sinodale. Alla fine, nel laboratorio unitario, si uniranno gli 
interventi. Si vuole arrivare a novembre con un documento che indichi scelte cogenti e prioritarie. 

Don Paolo – Per molti ormai le figure come Olimpia Sgherri o l'Ablondi sono perfe}i sconosciuti, 
serve proporre dei sistemi per far conoscere queste e altre figure ai livornesi. 

Don Pio – Il Rotary ha un incontro su Lido Rossi. 



59 

4. Un Seminario in Africa per formare sacerdoti per l’evangelizzazione dell’Italia: aggiornamento 

Vescovo – Si parte, il Dicastero per l’evangelizzazione ha dato l'ok per una simile iniziativa. Sorgerà 
a Dodoma, in Tanzania e coinvolgerà Livorno, Lucca e Massa Carrara. Non lo facciamo per bisogno 
assoluto di clero, bensì per arricchire spiritualmente e ca}olicamente la nostra diocesi. 

Don Fabio – Molto bello il formare al fidei donum per riscoprire l’incardinazione, a volte intesa solo 
giuridicamente. 

5. La situazione sociale della popolazione Livornese, un tentativo di lenura socio-pastorale 

Vescovo – È la prima volta nella storia italiana che un porto viene occupato, con un a}eggiamento 
legalmente discutibile a partire dal Sindaco e con sicure ripercussioni economiche gravi da parte 
delle aziende boico}ate. Se si vuole fare qualche cosa a Gaza è possibile farlo in maniera pacifica, 
legale e sicura, così invece è pura ideologia cui non interessa l'aiuto alla Palestina. L'amministrazione 
locale ormai è faziosa e ideologica, non solo a Livorno ma anche a Cecina e Rosignano. Oltretu}o, 
quando la Chiesa organizza eventi sociali ad esempio sui migranti, ecco che sca}ano i cavilli per 
discriminare. La confli}ualità sociale fa solo del male alla ci}à, l'amministrazione fa bene solo di 
facciata ma nel profondo ignora le vere emergenze. È necessario organizzare un convegno che 
perme}a di far migliorare la ci}à. 

Don Paolo – Ormai da anni manca la formazione della classe politica, indipendentemente dai 
partiti. L'incontro è ormai accantonato e ci si scontra per tu}o. La delinquenza dilaga, la 
disoccupazione straborda e l'amministrazione non fa nulla in tal senso. 

Don Claudio – La situazione è delicata, la tragedia di Gaza rischia però di essere manipolata 
politicamente, come Chiesa è necessario agire con cautela. Livorno è ci}à particolare, dobbiamo 
tenere conto della comunità ebraica nei nostri interventi su questo aspe}o. 

Don Fabio – Faccio difficoltà a informarmi su molti di questi aspe}i. Oggi manca l'occasione di 
riflessione, siamo storditi dai cambiamenti e disaffezionati alla cosa pubblica. Va riscoperto che la 
cosa pubblica è anche mia! Ma come me ne occupo in base alla do}rina sociale? 

Vescovo – Possiamo dare alle trasmissioni televisive indirizzi per tra}are la formazione dei laici e 
della do}rina sociale. 

Don Pio – Il mio problema è: con che occhi leggiamo la situazione? Alla luce del Vangelo o della 
parte politica affine o che mi dona comodità? Ogni cosa finisce in discussione partitica e non politica, 
di parte e non interessante la ci}à. A livello mondiale chi comanda esercita dominio assoluto e 
spietato perché hanno potere e soldi. 

6. Varie ed eventuali 

Vescovo – + Don Eustachio è tornato in patria e diverrà formatore del seminario.  

 

 

 



60 

Verbale consiglio presbiterale – 02/12/2025 

 

Presenti 

S.E. Mons. Simone Giusti; mons. Ivano Costa; Mons. Paolo Razzauti; mons. Luciano Musi; don 
Ma}eo Giavazzi; don Simone Barbieri; padre Emilio Kolaczyk; don Raffaello Schiavone; don 
Lorenzo Bianchi; don Andrea Conti; don Pio Maioli; don Adriano Scalini; don Claudio Ciurli; don 
Gerardo Lavorgna; don Vincenzo Cioppa; don Fabio Menicagli. 

Assenti giustificati 

Don Andrea Conti; don Gerardo Lavorgna. 

 

1. Introduzione del Vescovo, “18 anni insieme”, 2 dicembre 2007-2 dicembre 2025, un anniversario 
per osare la Speranza 

 Vescovo – La situazione in diocesi è tranquilla economicamente, tranne per il debito dei Tre 
Arcangeli, che sarà estinto solo tra anni. Dopo di esso dovrà essere estinto il debito del palazzo di 
Piazza A}ias. L’8x1000 è in continuo calo. Tra affi}i, parcheggi e patrimonio però pian piano ci 
stiamo me}endo in pari. È necessario anche prestare a}enzione ai volontari e al personale assunto, 
sopra}u}o alla Caritas che ora è in pareggio di bilancio. 

Dal punto di vista pastorale, stiamo andando a realizzare le Comunità Pastorali in tu}a la Diocesi, 
passo dopo passo. Il 9/12 don Luca Giustarini sarà avvicendato da don Andrea Ferri come priore del 
monastero di Montenero e don Simone Barbieri e don Paolo Razzauti rispe}ivamente come 
responsabile della relativa Comunità Pastorale e come vice re}ore del Santuario. Per la catechesi, si 
sta rinnovando il parco animatori con i giovani e molte parrocchie hanno di nuovo il gruppo giovani. 
Si sta ben educando i più giovani alla preghiera, anche se a livello personale è ancora un po’ 
un’incognita. La Chiesa è l’ultima istituzione che ancora un po’ aggrega i giovani, facciamo 
educazione in un tempo in cui non si fa più educazione, resta ancora però da educare al servizio e 
al dono di sé. L’Agesci è un’associazione da ben conoscere e da valorizzare, stando però a}enti a ben 
integrare il per orso d’iniziazione cristiana. L’AC funziona molto bene, sarebbe bello si diffondesse 
in ogni parrocchia. Pure i gruppi famiglia stanno nascendo in ogni parrocchia, pur con luci e ombre. 
I fidanzati che si sposano in chiesa sono in calo, ma molti già conviventi chiedono il matrimonio 
religioso: è necessario che il percorso sia sempre più d’iniziazione cristiana. Anche i ministri 
straordinari sono preziosi perché moltissimi anziani desiderano fare un percorso di fede. Tra i 
ministeri istituiti non decolla il Catechista. Bisogna valorizzare bene i programmi televisivi di 
Granducato che tra}ano di catechesi e di Fede. I rapporti poi nella comunità presbiterale sono 
tranquilli e sereni. Il rapporto con i religiosi sono tra il buono e l’o}imo, un po’ articolati in un paio 
di casi. Purtroppo, invece, le religiose in diocesi sono presenti ma non intendono assumere alcun 
incarico di responsabilità diocesana. 

Don Fabio – I Salesiani si avvicendano molto rapidamente, è difficilissimo abbiano a}accamento alla 
Diocesi, è meglio lavorare con i Cooperatori perché il laicato è molto presente e a}ivo. Riguardo al 
presbiterio ci sono molti passi da fare ma la relazione si vede, serve uno sguardo sull’esterno della 



61 

nostra vita, le nostre storie si intrecciano. L’aspe}o educativo si è ben sviluppato ma la carità è 
vissuta solo so}o certi aspe}i, bisogna ben differenziarla vedendo come la singola comunità si 
impegna nella carità: la preghiera è centrale, senza non c’è nemmeno la carità. Serve sviluppare l’AC. 
Per i ba}esimi si fa fatica a trovare coppie che seguano chi vuole ba}ezzare il figlio. I rapporti tra i 
sacerdoti alle volte sono tesi ma subito si risolve, serve la condivisione. Riguardo l’Agesci, c’è un po’ 
di laicizzazione e la progressione personale secondo il Metodo è mutata, quindi questo crea problemi 
e a}riti. 

Don Paolo – Io l’accolsi 18 anni fa, c’è stata in comunione con Cole}i un’unione del clero e questo è 
continuato. Prima c’era un diba}ito tra il clero e i laici e anche il Consiglio Presbiterale era diverso, 
c’è un po’ di assuefazione sopra}u}o tra i preti giovani, questo però è un problema dei tempi perché 
il diba}ito ormai è raro, in pochi portano il loro contributo. La realtà sociale è un altro punto dolente: 
ci si spende tanto ma i risultati sono scarsi molte volte, serve urgentemente il confronto come Chiesa 
inserita nel suo territorio. 

Don Ciurli – Conosco poco della diocesi, però alcune osservazioni sono vere. Il problema dell’Agesci 
risiede prima di tu}o nei capi. Si sono aggiunte nuove povertà, sopra}u}o nei giovani che spesso 
sono vuoti e fragili e i genitori stessi non sanno gestirli. Bene l’a}enzione all’aspe}o della carità. 

Don Raffaello – Bisogna superare le etiche}ature per legare assieme. Cala purtroppo il 
coinvolgimento economico nelle offerte. La catechesi 6-8 fatica a partire causa genitori che fanno 
resistenze. Per l’Agesci, se il capo non ha fa}o un serio cammino di fede allora la situazione è 
disastrosa, la parrocchia spesso è solo punto d’appoggio come un altro. 

Don Pio – L’Agesci Rosignano 2 non ha mai seguito il PIC perché c’è radicamento parrocchiale, 
comunque la questione capi è centrale. I soldi della cassa parrocchiale NON sono del parroco, può 
solo amministrarli ma da questo punto di vista c’è un peggioramento. 

Don Musi – Non ho lamentele, anche se fa male sentire dei problemi economici. Mi sembra di notare 
però che alcuni sacerdoti siano scarsamente presenti in parrocchia e forse manca l’amore per i 
parrocchiani e la parrocchia stessa. Vorrei più confronto con i confratelli, anche solo a mangiare 
assieme. 

Vescovo – È bene che don Lorenzo raccolga di volta in volta in temi da diba}ere nel Consiglio. È già 
tu}o organizzato per il 28/12 per la chiusura del Giubileo. 

2. Accentuare la Sinodalità in Diocesi in anuazione del Sinodo per l’Italia. Il Testo approvato dalla 
Assemblea Sinodale di onobre 

Vescovo – Il Sinodo si è concluso, il documento di sintesi è una preziosa testimonianza di confronto 
e offre molte linee d’indirizzo per una chiesa missionaria. Ora gli organismi sinodali sono sciolti e il 
documento viene recepito, considerando le proposte alla luce delle priorità emerse ossia la 
trasmissione della fede. Si cercherà di dare a}uazione alle varie esigenze lavorando in commissioni. 
Forse deve nascere un organismo permanente sinodale che coinvolga clero, laico e religiosi? 

3. Una lenera aperta alla cinà sulla situazione socio-economica 

Don Paolo – C’è un documento sulla pastorale sociale della regione che laccia vedere molti spazi 
oscuri riguardo ad esempio al la oro, è stato poi presentato ai politici perché agissero di conseguenza. 



62 

Anche a livello locale, a Livorno, la situazione è tragica: molte aziende sono in crisi e alcune stanno 
pensando di spostare il traffico mari}imo, inoltre molte infrastru}ure sono lente e problematiche, ci 
sono blocchi vicendevoli tra gli enti. Il porto sta calando nei Teu d’interscambio. Serve risvegliare il 
senso sociale del territorio senza ostruzionismi politici che fanno solo del male, molte aziende grosse 
del passato sono fuggite proprio per questo. Ad esempio, l’Azimut-Bene}i è in leggera crisi ma 
resiste, eppure non viene appoggiata: andasse via si perderebbero centinaia di posti di lavoro più 
indo}o. Il turismo è molto sponsorizzato ma è molto superficiale. Anche le abitazioni sono in crisi e 
i cantieri vanno a rilento: manca del tu}o la proge}ualità e il dialogo è inesistente. 

Vescovo – Si potrebbe trasformare il Convegno Ecclesiale come riunione dei vari CPP per diba}ere, 
come organismo sinodale permanente. 

Don Fabio – Che cosa si può fare per sensibilizzare le persone? 

Don Paolo – Prima di tu}o si prenda conta}i con i comitati di zona, anche se alcuni sono a noi avversi 
per principio. Si sia a}enti ai bisogni del territorio con la pastorale della soglia, intervenendo dove 
c’è bisogno. 

Don Raffaello – Sfru}iamo il documento sinodale per questi aspe}i di politica e sociali. 

 

4. Aiutiamo la Terra Santa, un Pellegrinaggio diocesano di Pace in Terra santa 

Vescovo – Siamo sollecitati dalla Custodia a tornare: è un buon momento? 

Don Fabio – Si guardi bene come si regolano le assicurazioni; per le persone forse è ancora presto. 

Don Pio – Guardiamo l’estate come si evolve la situazione, ora è presto. C’è un dubbio sulle croce}e 
di legno da distribuire. 

Vescovo – Ripensiamo a febbraio per l’estate e poi per o}obre/novembre. 

 

5.  

Agesci e IC, a dieci anni dall’avvio della sperimentazione una verifica diocesana e regionale come 
CET 

Vescovo – Va censito per bene il rapporto Agesci/PIC entro il 3 febbraio, incontrandosi tra Zona e 
Consiglio Presbiteriale. Don Fabio, don Raffaello e don Pio elaborato un questionario apposito. 

 

 

 
 
 
 
 
 



63 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
 

A cura della Cancelleria vescovile 
Per eventuali errori 

cancelleria@livorno.chiesacattolica.it 
 
 
 



64 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


